
NGUYỄN MINH TIẾN
Việt dịch và chú giải

KHUYÊN NGƯỜI 
TIN SÂU  

NHÂN QUẢ
Quyển Thượng

Nguyên tác: Âm chất văn quảng nghĩa 

NHÀ XUẤT BẢN __________________





5

Lời giới thiệu

An Sĩ toàn thư là một tập sách khuyến 
thiện được Đại sư Ấn Quang nhiều lần khen ngợi. 
Đích thân ngài cũng đã vận động, tổ chức việc in 
ấn lưu hành, số lượng lên đến hàng vạn quyển. Vì 
thế, lần đầu tiên tiếp xúc với bộ sách này bằng Hán 
văn, bản thân tôi đã không khỏi khởi sinh một vài 
băn khoăn, nghi vấn.

Vì sao lại băn khoăn, nghi vấn? Vì khi nhìn qua 
tổng mục sách này, nổi bật lên là phần Âm chất văn 
quảng nghĩa, vốn dựa vào bài văn Âm chất của Văn 
Xương Đế Quân để giảng rộng. Các phần còn lại là 
Tây quy trực chỉ, Vạn thiện tiên tư và Dục hải hồi cuồng 
có thể tạm chưa bàn đến, nhưng riêng về bài văn Âm 
chất thì dường như không nằm trong Giáo pháp của 
đức Phật.

Văn Xương Đế Quân là một nhân vật hư hư thật 
thật, tuy một phần truyền tích về ông có thể tạm cho 
là thật, nhưng lại có vô số điều được thêu dệt thêm 
chung quanh hình ảnh của ông, mà phần lớn đều là 
những kiểu niềm tin mông muội, thiếu trí tuệ, nếu 
không muốn nói là mê tín. Như vậy, những lời truyền 
lại của một nhân vật như thế liệu có đáng để người 
Phật tử phải lưu tâm nghiên tầm học hỏi hay chăng? 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

6

Một tập sách như vậy liệu có đáng để lưu hành rộng 
rãi hay không?...

Nhưng Đại sư Ấn Quang vốn là bậc long tượng 
trong Phật giáo. Cuộc đời và đạo nghiệp của ngài quá 
đủ để chúng ta đặt niềm tin vào những lời khuyên của 
ngài. Đại sư nói về sách An Sĩ toàn thư và soạn giả là tiên 
sinh Chu An Sĩ như sau:

“...quả thật là một quyển kỳ thư khuyến thiện bậc nhất 
trong thiên hạ, nếu so với những quyển sách khuyến thiện 
tầm thường khác, há có thể sánh cùng được sao? Lòng tôi 
vẫn tin chắc rằng tiên sinh hẳn là bậc Bồ Tát theo bản 
nguyện mà hiện thân cư sĩ để thuyết pháp độ sinh.” 

(Trích Lời tựa của Đại sư Ấn Quang) 

Chính niềm tin vào Đại sư Ấn Quang đã khuyến 
khích tôi tiếp tục đọc vào sách An Sĩ toàn thư, thay vì 
gác nó sang một bên sau khi nhận ra có sự hiện diện 
của nhân vật gọi là Văn Xương Đế Quân.

Và quả thật tôi đã đặt niềm tin không lầm. Sau 
khi đọc vào nội dung sách, tôi mới hiểu được lý do vì 
sao Đại sư hết lời khen ngợi, và cũng thấy được tâm 
lượng từ bi, trí tuệ diệu dụng của tiên sinh Chu An Sĩ 
khi soạn ra tập sách khuyến thiện này.

Từ đó, tôi phát tâm chuyển dịch sách này sang 
Việt ngữ, đồng thời soạn các chú giải và khảo đính 
một số điểm sai sót trong chính văn để tập sách thêm 
phần hoàn thiện. Sách dày hơn ngàn trang Hán văn 
khổ lớn, sử dụng khá nhiều điển tích cũng như thuật 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

7

ngữ Nho giáo, Đạo giáo và trích dẫn một số lượng 
Kinh điển rất nhiều. Với một khối lượng tư liệu tham 
khảo đồ sộ và trong điều kiện tra khảo của thế kỷ 
17, soạn giả không tránh khỏi nhiều nơi đã dẫn chú 
hoặc trích dẫn Kinh văn không hoàn toàn chính xác. 
Trong quá trình chuyển dịch, chúng tôi đã hết sức cố 
gắng phát hiện và ghi chú rõ những điểm này để giúp 
người đọc có thể tiếp cận với một văn bản hoàn chỉnh 
hơn. Vì thế, toàn bộ công trình khảo đính, chuyển 
dịch và chú giải đã phải kéo dài trong gần hai năm.

Về nội dung sách, soạn giả đã dựa vào bài văn 
Âm chất rất ngắn gọn (chỉ khoảng hơn 800 chữ) để 
biên soạn thành một bộ sách hơn 400 trang chữ Hán 
khổ lớn. Cách trình bày khá nhất quán trong toàn bộ 
sách. Cứ mỗi một câu được mang ra phân tích, bao 
giờ cũng có một phần giảng rộng mà ông gọi là “phát 
minh”, sau đó đến phần đưa ra nhận xét, lời bàn, mà 
ông gọi là “án”. Tiếp đó, hầu hết đều có thêm phần 
trưng dẫn sự tích, gồm những câu chuyện được rút 
ra từ kinh điển hoặc các truyện tích trong Phật giáo, 
nhằm mục đích minh họa cho ý nghĩa của các phần 
trên.

Chính phần giảng rộng và lời bàn của tiên sinh An 
Sĩ đã khai phá và mở rộng ý nghĩa của bài văn Âm 
chất hoàn toàn theo tinh thần Phật giáo, giúp người 
đọc qua đó tiếp nhận được những giáo lý tinh hoa, 
những tri thức hướng thiện trên tinh thần từ bi, vị tha 
và trí tuệ. Không khó để chúng ta nhận ra rằng, tuy 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

8

dựa trên bài văn Âm chất, nhưng hầu như phần trước 
tác của tiên sinh An Sĩ đã chi phối hoàn toàn nội dung 
của sách này.

Một câu hỏi có thể được nêu lên ở điểm này: Tại 
sao tiên sinh phải dựa vào bài văn Âm chất? Tại sao 
tiên sinh không tự mình viết ra tất cả những nội dung 
ấy, vốn là điều không có gì khó khi xét đến sự dụng 
công của tiên sinh đối với bộ sách này?

Xin thưa, đó chính là chỗ phương tiện diệu dụng 
của Phật pháp, là chỗ mà Kinh văn đã dạy rằng: “Tất 
cả pháp đều là Phật pháp.” Nếu chúng ta nhớ lại rằng 
trong số những người chưa thực sự hiểu biết sâu về 
Phật pháp thì có đến chín phần mười luôn đặt niềm 
tin vào thánh thần trời đất. Niềm tin đối với Văn 
Xương Đế Quân là một niềm tin loại đó. Có lẽ tiên 
sinh An Sĩ tự mình sẽ không bao giờ thực sự chọn 
theo hay quan tâm đến những niềm tin loại này. Thế 
nhưng, với tâm từ bi, tiên sinh đã nhận ra là có rất 
nhiều người đang bám vào những niềm tin đó như 
chỗ nương tựa của họ trong đời sống, và việc đòi hỏi 
hay khuyên bảo họ phủ nhận, bác bỏ niềm tin ấy khi 
chưa có được những hiểu biết, nhận thức sáng suốt 
hơn để thay thế vào sẽ là điều không tưởng, thậm chí 
còn có thể đưa lại những tác dụng trái ngược ngoài ý 
muốn. Chính vì vậy, tiên sinh đã chọn một phương 
thức tùy duyên vô cùng độc đáo, là dựa trên chính 
niềm tin sẵn có này để dẫn dắt người đọc hướng về 
Chánh pháp. Mỗi câu mỗi chữ được tiên sinh viết ra 
trong sách này đều thấm đẫm tinh thần Phật pháp, 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

9

từng bước dẫn dắt người đọc đi vào con đường thâm 
tín và nhận hiểu sâu sắc về những ý nghĩa thiện ác, 
nhân quả... Cho nên nhận xét của Đại sư Ấn Quang 
quả nhiên không hề tùy tiện. 

Hơn thế nữa, càng đi sâu vào nội dung sách, tôi 
lại càng thấy vững tin hơn vào những nhận xét như 
trên, cũng như càng nhận ra những lợi lạc vô biên của 
bộ sách khuyến thiện này, nhất là trong thời đại nhiễu 
nhương thiện ác lẫn lộn như hiện nay.

Về phương thức, có thể nói tiên sinh đã biên soạn 
sách này một cách hết sức công phu, khoa học. Chỉ 
nhìn qua thư mục tham khảo gồm các kinh sách của 
cả Tam giáo (Phật, Lão, Nho) gồm đến 126 bộ kinh 
sách đủ loại và nhớ lại rằng tiên sinh sống vào khoảng 
cuối thế kỷ 17, chúng ta sẽ hết sức khâm phục sự tra 
khảo, chắt lọc của tiên sinh từ một số lượng kinh sách 
đồ sộ này. Hơn thế nữa, phần lớn những trích dẫn 
trong sách đều rút từ Kinh điển Phật giáo, cho thấy sự 
uyên bác về Nội điển của tiên sinh và càng làm tăng 
thêm giá trị xác lập tín tâm của bộ sách này. 

Mặc dù vậy, quá trình biên soạn cũng không tránh 
khỏi một vài hạn chế, khiếm khuyết nhỏ, như một số 
những chuyện kể rút từ Kinh điển đều được viết lại thay 
vì trích nguyên văn, nhưng thỉnh thoảng cũng có một 
đôi chi tiết không hoàn toàn chuẩn xác. Trong những 
trường hợp này, khi Việt dịch chúng tôi cũng đồng thời 
đối chiếu Kinh văn theo dẫn chú của soạn giả để chỉnh 
sửa lại cho chuẩn xác hơn. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

10

Ngoài ra, thỉnh thoảng cũng gặp những dẫn chú 
không chính xác, khi soạn giả không trực tiếp lấy từ 
Kinh văn mà trích lại từ một tài liệu khác, và bản thân 
tài liệu đó lại có sự nhầm lẫn nên dẫn đến sai lầm theo. 
Trong những trường hợp này, chúng tôi sẽ cố gắng tìm 
ra đúng phần Kinh văn gốc để làm căn cứ, và đặt thêm 
các chú giải thích hợp để làm rõ sự nhầm lẫn này, tránh 
cho người sau không tiếp tục hiểu sai. 

Đối với các dẫn chú Kinh điển, chúng tôi sẽ cố gắng 
đặt thêm vào phần chú giải các chi tiết cần thiết liên quan 
đến bộ kinh được trích dẫn, như kinh số trong Đại Chánh 
tạng, số trang, số dòng nơi xuất hiện đoạn Kinh văn được 
trích dẫn v.v... Với những thông tin này, người đọc khi 
cần đối chiếu tra khảo bất kỳ vấn đề nào trong sách cũng 
sẽ dễ dàng hơn rất nhiều. 

Cuối cùng, với lòng chân thành tri ân soạn giả đã 
để lại cho đời một pho sách quý, chúng tôi xin giới 
thiệu rộng rãi bản Việt dịch và chú giải sách này đến 
với tất cả những ai hữu duyên, mong rằng có thể nối 
tiếp và làm lớn rộng hơn nữa tâm nguyện độ sinh 
của tiên sinh. Xin nguyện cho chúng tôi có đầy đủ 
thuận duyên để tiếp tục hoàn chỉnh phần còn lại của 
bộ sách trong thời gian sắp tới, góp phần mang đến 
lợi lạc an vui cho khắp thảy mọi người.

Trân trọng,
Nguyễn Minh Tiến



11

LỜI TỰA NHÂN VIỆC 
 KHẮC BẢN IN LẠI SÁCH  

AN SĨ TOÀN THƯ

(Lời tựa này do Đại sư Ấn Quang  
viết vào năm Mậu Ngọ - 1918)

Đối với tất cả chúng sinh, hai nghiệp dâm 
dục và giết hại là căn bản của vòng luân hồi sinh tử. 
Khó dứt trừ nhất chính là dâm dục, mà dễ phạm vào 
nhất chính là giết hại. Trong hai việc ấy, đối với dâm 
dục thì người có chút trí tuệ đều có thể tự xét mà kiềm 
chế không phạm vào. Tuy nhiên, muốn cho tâm ý thanh 
tịnh, hoàn toàn dứt sạch đến tận ngọn nguồn vi tế của 
dâm dục, thì chỉ có bậc A-la-hán đã trừ hết lậu hoặc, 
chứng đắc thể tánh chân thật mà thôi. Những ai chưa 
được như thế, hẳn đều đeo mang tập khí ái dục, cho dù 
có phần nặng nhẹ, nhiều ít khác nhau. Do đó mà ngày 
lại ngày qua tham dục càng kiên cố hơn trong tâm thức, 
đời này nối sang đời khác, không thể đạt đến sự giải 
thoát. 

Đối với sự giết hại, người đời đều xem là việc tất 
nhiên, lấy mạnh hiếp yếu, dùng máu thịt chúng sinh 
mà làm đầy bụng mình, chỉ biết được sự ngon miệng 
nhất thời mà chẳng ai tin chuyện phải đền trả trong 
muôn kiếp. Kinh Lăng nghiêm dạy rằng: “Người ăn 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

12

thịt dê, dê chết lại sinh làm người, người chết lại sinh làm 
dê, cho đến hết thảy các loài chúng sinh cũng đều sinh tử 
xoay vòng như thế, ăn nuốt lẫn nhau, cùng tạo ác nghiệp 
mãi mãi không thôi!”1

Bậc cổ đức dạy rằng:

Muốn cho thiên hạ thái bình, 
Phải ngưng ăn thịt chúng sinh các loài. 

Lại cũng dạy rằng:

Muốn biết vì sao thế gian, 
Triền miên binh lửa, ngút ngàn nạn tai, 
Hãy nghe vang vọng đêm dài, 
Tiếng kêu thảm thiết vạn loài sinh linh. 
Kìa trong lò mổ sát sinh, 
Muôn loài bỏ mạng vì mình đó thôi! 

Cho nên, đã tạo nhân như thế nào, ắt phải chịu 
quả như thế ấy. Nếu không suy nghĩ thì còn có thể 
phạm vào, bằng như đã có sự suy ngẫm, hẳn phải lấy 
làm kinh sợ mà không dám giết hại nữa!

Tiên sinh An Sĩ2 cung kính vâng theo lời Phật 
dạy, khởi tâm thương xót muôn người, soạn ra sách 

1 Thật ra đoạn này trích lại gián tiếp từ Thủ Lăng Nghiêm nghĩa sớ chú 
kinh (首楞嚴義疏注經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, 
tập 39, kinh số 1799, do ngài Tử Tuyền soạn vào đời Tống. Sách này 
có 20 quyển. Đoạn trích này thuộc quyển 7, bắt đầu từ dòng thứ 21, 
trang 877, tờ b.

2 Tức cư sĩ Chu An Sĩ (周安士), sinh năm 1656, mất năm 1739, là bậc 
danh sĩ vào đầu triều Thanh Trung Hoa, tên thật là Chu Mộng Nhan (
周梦顏), tên khác là Tư Nhân (思仁). Ông tin sâu pháp môn Tịnh độ 
cầu sinh Tây phương nên tự lấy biệt hiệu là Hoài Tây Cư sĩ (怀西居士). 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

13

Dục hải hồi cuồng (欲海回狂) để khuyên ngăn sự tham 
dâm, sách Vạn thiện tiên tư (萬善先資) để khuyên ngăn 
việc giết hại. Trong đó dẫn chứng những sự việc có 
thật, chỉ rõ lẽ nhân quả, mong sao cho hết thảy người 
đời đều đối đãi với nhau như anh em một nhà cùng 
do trời đất sinh ra; người với muôn loài cũng một 
chân tâm, mãi mãi dứt trừ tâm xấu ác gây ra những 
chuyện tổn hại đạo lý, trái nghịch luân thường, ỷ 
mạnh hiếp yếu. Lại cũng muốn cùng với tất cả mọi 
người đều không phạm điều ác, siêng làm việc lành, 
nên lấy bài văn Âm chất (陰騭文) của Văn Xương Đế 
Quân mà thêm vào chú thích tường tận, gọi là Âm 
chất văn quảng nghĩa (陰騭文廣義), khiến người đời có 
thể noi theo đây mà trong hết thảy mọi việc làm hằng 
ngày đều giữ lòng lành khi ứng xử, ví như ở tầm vóc 
lớn lao thì có thể trị nước an dân, mà trong phạm vi 
nhỏ nhặt thì mỗi một lời nói, mỗi một ý nghĩ cũng 
đều có sự thận trọng suy xét, tương hợp với đạo lý. 

Đối với những lời dạy của các bậc hiền thánh xưa 
như thế, phải hết sức cung kính thận trọng, đọc qua 
và suy ngẫm với tâm chân chánh, với ý chí thành, 
chẳng phải những kẻ chỉ bàn luận suông mà có thể 
hiểu được. 

Cả ba tập sách nói trên, văn chương ý thú đều 
thông suốt việc xưa nay, ích đời lợi người, đó là nhờ 
tiên sinh đã vận dụng tài năng trác tuyệt, kết hợp với 
sự thấu triệt sâu mầu, nắm hiểu được tâm pháp của 
chư Phật Tổ, Thánh hiền rồi dùng bút mực mà truyền 
đạt chân thật đến người đời, phát huy được những 
điều đã hiểu. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

14

Tuy nhiên, cho dù có thể tiết chế sự dâm dục, từ 
bỏ nghiệp giết hại, điều ác không phạm, lại siêng làm 
việc thiện, nhưng nếu chưa đạt đến sự giải thoát rốt 
ráo khỏi vòng sinh tử thì làm sao tránh khỏi phải tái 
sinh đời đời kiếp kiếp? Chỉ có thể cố gắng giữ gìn 
không buông thả, ắt sẽ thường được sinh vào những 
cảnh giới tốt lành, rộng tu trí huệ, không rơi vào 
những cảnh giới xấu ác. Được như thế cũng đã chẳng 
mấy người, nói gì đến chuyện thấu triệt lẽ tử sinh, 
vượt thoát luân hồi, phải đâu là chuyện dễ nói được 
sao? Nhất thiết phải nhờ vào sức tu định tuệ, dứt trừ 
lậu hoặc, chứng đắc chân tánh mới có thể đạt đến sự 
tự do, giải thoát rốt ráo. Hết thảy những ai chưa được 
như thế, chỉ nhờ phước báu mà có thể sinh làm vua 
các cõi trời, cao tột đến như cõi trời Phi phi tưởng, 
được hưởng phước báu và sống thọ đến 80.000 đại 
kiếp,1 nhưng dù vậy cũng vẫn còn bị trói buộc trong 
vòng nghiệp lực, tùy theo các nghiệp thiện ác mà phải 
mãi mãi thọ sanh lưu chuyển trong luân hồi. 

Do vậy, y theo pháp môn mà đức Như Lai đã dạy, 
rằng nương sức từ bi của Phật thì dẫu nghiệp lực chưa 
dứt vẫn có thể được vãng sanh, tiên sinh An Sĩ liền 
rút lấy những ý nghĩa cốt yếu trong các kinh, luận về 
Tịnh độ mà kết hợp soạn thành một bộ sách, lấy tên là 
1 Đại kiếp: khoảng thời gian lâu xa không thể hình dung tính đếm. Trong 

kinh Phật có năm ví dụ về quãng thời gian của đại kiếp, gọi là đại kiếp 
ngũ dụ (大劫五喻), bao gồm thảo mộc dụ (ví như số lượng cây cỏ), sa 
tế dụ (ví như số lượng hạt cát mịn), giới tử dụ (ví như số lượng hạt cải), 
toái trần dụ (ví như số lượng hạt bụi) và phất thạch dụ (ví như thời gian 
lau mòn tảng đá lớn). Cả năm ví dụ này đều nhằm cho thấy thời gian 
của một đại kiếp là rất dài, vượt ngoài khả năng hình dung tính đếm 
của chúng ta. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

15

Tây quy trực chỉ (西歸直指). Như ai có thể một lần đọc 
qua sách ấy ắt khởi lòng tin sâu vững, dứt sạch nghi 
ngờ. Nếu khởi tâm tin tưởng, phát nguyện cầu sinh 
về cõi Tây phương, cho dù căn cơ lanh lợi hay chậm 
lụt, tội nghiệp đã tạo nặng hay nhẹ, công phu tu tập 
sâu hay cạn, chỉ cần có đủ lòng tin, phát nguyện thật 
chân thành chí thiết, trì niệm danh hiệu Phật, thì chắc 
chắn đến lúc lâm chung sẽ nương sức từ bi tiếp dẫn 
của đức Phật mà được vãng sanh. 

Khi được vãng sanh rồi, tất nhiên đã bỏ phàm lên 
thánh, thấu triệt lẽ tử sinh, giải thoát luân hồi, ngay 
trong một niệm tỏ ngộ tự tâm, việc chứng quả Chánh 
giác ắt là sắp đến. Những ý nghĩa lợi ích như thế, chỉ ai 
đã thực sự chứng đắc rồi mới biết, không thể miêu tả 
hình dung bằng văn chương ngôn ngữ. 

Yếu chỉ của pháp môn này dùng sự tin sâu phát 
nguyện của tự thân hành giả cảm ứng giao hòa với 
tâm từ bi của đức Phật, nhờ đó mà được sự lợi ích 
lớn lao vô cùng như thế. Nếu so với việc tự dùng sức 
mình để dứt trừ lậu hoặc, chứng đắc chân tánh, thấu 
triệt lẽ sinh tử, vượt thoát luân hồi, thì mức độ khó dễ 
quả thật chênh nhau như trời với đất!

Hiện nay1 trên thế giới có những quốc gia chiến 
tranh kéo dài liên miên, người trong nước [Trung Hoa] 
thì khởi sinh từ sự bất đồng ý kiến mà phân chia thành 
nam bắc, công kích lẫn nhau. Lại thêm trong nhiều 
năm gần đây thường xảy ra thiên tai bão lụt, hạn hán, 
động đất, giặc cướp, dịch bệnh... Thường nghe những 
tin tức thống kê số thương vong trong ngoài không 
1 Tức năm 1918, khi viết bài tựa này. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

16

dưới vạn vạn người, khiến trong lòng đau đớn khôn 
cùng chẳng biết làm sao, hận mình bất tài kém trí, lạm 
đứng vào hàng tăng chúng mà chưa chứng đắc đạo 
quả, chỉ có tấm lòng thương đời thương người, thật 
không chút sức lực để ra tay cứu vớt. 

Có người đồng hương ở Cần Phố là tiên sinh Lưu 
Tại Tiêu, vốn là kẻ sĩ trong hàng thanh bạch, gia thế 
nhiều đời nối truyền đạo đức, lại tin sâu Phật pháp. 
Mùa hè năm nay, tiên sinh tìm lên núi xin gặp mặt hỏi 
đạo. Khi cùng nhau bàn luận đến tình cảnh hiện nay 
ở trong nước cũng như ngoài nước, tiên sinh bỗng lo 
lắng hỏi: “Bạch thầy, liệu có phương pháp nhiệm mầu nào 
có thể cứu giúp được chăng?”

Tôi đáp: “Đó là nghiệp quả khổ đau, mà quả khổ đau 
ấy ắt phải có nguyên nhân. Nếu muốn cứu khổ thì phải dứt 
trừ nhân của khổ. Nhân đã dứt trừ thì quả sẽ không do đâu 
mà sinh ra. Cho nên kinh Phật dạy rằng: ‘Bồ Tát sợ nhân, 
chúng sinh sợ quả.’”

Nhân đó liền đưa sách An Sĩ toàn thư cho tiên sinh 
xem, mong được khắc bản lưu truyền rộng rãi, khiến 
cho người người xem qua đều được vượt thoát luân 
hồi, thẳng đến bến bờ giác ngộ. Tiên sinh không kiềm 
được nỗi vui mừng, lập tức gọi người cháu là Triệu Bộ 
Vân lấy ra 700 đồng tiền, mong tôi lo giúp việc khắc in. 
Tôi nhớ lại hồi năm Mậu Thân (1908) đã từng khuyên 
Lý Thiên Quế khắc in sách này ở đất Thục,1 ông ấy liền 
nhờ tôi viết cho lời tựa, nhưng rồi sau không đủ nhân 
duyên nên cuối cùng việc lại không thành. 
1 Tức là vùng Tứ Xuyên (四川). 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

17

Nay nhờ có Lưu tiên sinh quyết lòng giúp vào, 
thật là thuận duyên lớn lao, tôi liền thêm vào các bản 
văn sau để cùng khắc in:

- 	 Sách Liễu Phàm tứ huấn (了凡四訓) của Viên Liễu 

Phàm, là những lời hay ý đẹp khuyên việc bỏ ác 

làm lành. 

- 	 Một quyển thuật ký của Du Tịnh Ý,

1
 lời lẽ hết sức chí 

thành, thấu suốt chỗ sâu xa tốt đẹp trong trời đất, 

phát huy nghĩa lý mọi việc, khuyên người kiên trì 

nỗ lực công phu, chính là chỗ trang nghiêm đẹp đẽ 

thuần khiết bậc nhất, tỏ rõ tường tận. 

Hai quyển này được thêm vào sau quyển hạ của 
phần Âm chất văn quảng nghĩa. 

- 	 Bài văn Giới sát phóng sinh (戒殺放生文) của Đại sư 

Liên Trì, có thể xem là bậc chủ sư từ bi diệt trừ ma 

quân tàn độc, nay thêm vào sau sách Vạn thiện tiên 

tư. 

- 	 Các bài tụng trong tập Bất tịnh quán (不淨觀) của 

Pháp sư Tỉnh Am, có thể xem là vị dũng tướng tịnh 

hạnh diệt trừ ma quân tham dục, nay thêm vào sau 

sách Dục hải hồi cuồng. 

- 	 Bài văn Khuyên phát tâm Bồ-đề (勸發菩提心文) 

cũng của ngài Tỉnh Am, có thể xem là con thuyền 

từ cứu vớt chúng sinh trong biển khổ luân hồi, nay 

thêm vào sau sách Tây quy trực chỉ. 

Ba tập sách của tiên sinh An Sĩ lại được thêm vào 
các phần như thế, thật chẳng khác nào như trên gấm 

1 Tức quyển Du Tịnh Ý công ngộ táo thần ký (俞净意公遇灶神記). 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

18

đẹp lại thêu hoa, như đèn sáng đặt cạnh gương soi, ánh 
sáng màu hoa càng thêm rực rỡ xán lạn, khiến lòng 
người thảy đều hoan hỷ. Quả thật, với người khéo đọc 
sách này ắt những tâm niệm gian dối tàn độc sẽ tức 
thời tan biến, mà những tâm nguyện tự lợi lợi tha sẽ tự 
nhiên mạnh mẽ sinh khởi, từ chỗ suy ngẫm mà từng 
bước dần dần hướng thiện, ngày càng tiến bộ sâu xa 
hơn, dẫu không lưu tâm đến mà tự nhiên tâm trần tục 
cũng chuyển dần thành trí tuệ thánh nhân, gần như 
có thể đạt đến chỗ thấu triệt lẽ sinh tử, vĩnh viễn thoát 
khỏi luân hồi, được đối diện kính lễ đức Phật A-di-đà, 
tự mình được Phật ban lời thọ ký. 

Kính cẩn đọc qua sách này rồi, hân hoan có lời 
tụng rằng:

Từ lâu chìm trong biển nghiệp, 
Bỗng nhiên gặp chiếc thuyền từ. 
Xin vâng theo đạo từ bi, 
Quay về nương Đấng Giác ngộ.
 Lòng tin sâu, nguyện chí thiết, 
Tham chấp, luyến ái đều buông, 
Giao hòa cảm ứng đạo mầu, 
Phật A-di-đà kề cận. 

Ngoài ra xin đọc thêm ở bài tựa viết năm Mậu 
Thân (1908), nay không chép lại rườm rà. 

Năm Dân quốc thứ 7 (1918),  
Mậu Ngọ, ngày 19 tháng 6. 

Cổ Tân Thích Ấn Quang kính cẩn ghi.1

1 Đại sư Ấn Quang sinh ngày 11 tháng 1 năm 1862, mất ngày 2 tháng 



19

LỜI TỰA VIẾT NĂM MẬU THÂN 
(1908)

(Viết theo lời thỉnh cầu  
của vị cư sĩ đất Thục là Lý Thiên Quế)

Lớn lao thay! Bản tâm ta vốn đầy đủ chánh 
đạo! Mầu nhiệm thay! Bản tâm ta vốn sẵn có 

diệu pháp!

Xưa nay lặng lẽ chiếu soi không phân biệt; đường 
chân nẻo tục thảy viên dung. Lìa tất cả niệm, dứt hết 
thảy tình; không sinh cũng không diệt. Nói là có đó 
mà không phải có; nhưng không có mà lại có. Nói là 
không đó mà chẳng phải không; tuy chẳng phải không mà 
lại không. Các vị Phật sống đều từ đó xuất sanh, bậc 
thánh kẻ phàm đều không thể gọi tên. Như gương 
sáng xưa nay không một vật, nhưng hiện ra muôn 
cảnh Hán, Hồ. Như hư không mênh mông xa lìa mọi 
hình tướng, ngại gì lúc mặt trời chiếu sáng hoặc mây 
che. Đó chính là thực tại rốt ráo, không vướng một 
mảy bụi trần; ngay trong tâm chưa giác ngộ này đã 
trọn gồm đủ các pháp như chỗ chứng đắc giác ngộ vô 

12 năm 1940, được tôn xưng là Tổ thứ 13 của Tịnh độ tông Trung Hoa, 
có nhiều cống hiến quan trọng trong việc chấn hưng Phật giáo tại 
Trung Hoa nói chung và pháp môn Tịnh độ nói riêng. Đại sư ở nhiều 
tác phẩm khác cũng thường ký tên là Cổ Tân Thường Tàm Quý Tăng 
Thích Ấn Quang (古莘常惭愧僧释印光). Ngài biết trước ngày viên tịch, 
cho mời bốn chúng đệ tử cùng tụ tập và hết lời khuyên dạy phải tin 
sâu pháp môn niệm Phật. Sau đó ngài ngồi xuống trong tư thế kiết già, 
cùng đại chúng niệm Phật trong chốc lát rồi an nhiên viên tịch. Người 
đương thời tin rằng ngài là hóa thân của Bồ Tát Đại Thế Chí. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

20

thượng của chư Phật, cũng như chỗ mê muội không 
nhận biết chân tâm thường trụ của chúng sinh. 

Các bậc thánh nhân trong Tam giáo đều y theo 
một tâm tánh này mà rủ lòng thương xót dạy dỗ, 
dẫn dắt bao chúng sinh mê muội. Do ý nghĩa này mà 
Khổng Phu tử1 đề xướng thuyết “thành minh”, chọn 
lấy sự chí thành sáng suốt làm chỗ uyên áo, từ đó 
đưa ra những giềng mối tu sửa trị an;2 Lão tử3 nói 
ra sách Đạo đức kinh, giảng dạy phép sống lâu an 
ổn. Đấng Đại giác Thế Tôn nêu rõ tánh pháp giới, chỉ 
bày tâm chân như, dạy đạo chân thật buông bỏ phàm 
trần quay về Chánh giác, lập nên tông chỉ bất sanh 
bất diệt. Tuy chỗ cạn sâu lớn nhỏ không đồng, giữa 
thế gian với xuất thế gian có điều khác biệt, nhưng 
thảy đều không ra ngoài lẽ chung là ngay trong tâm 
này của chúng ta đã đủ đầy muôn pháp. Phát huy giảng 
rộng pháp này đến hết thảy chúng sinh hữu tình, từ 
nơi tự tánh mà khởi tu, chính là nhằm hiển lộ tự tánh, 
dứt sạch vọng niệm huyễn ảo, quay về tự tánh chân 
thật vốn có, vĩnh viễn ra khỏi đường mê, thẳng một 
đường lên bến giác. 

Đức Văn Xương Đế Quân là người trong nhiều 
đời thường giữ theo năm mối luân thường,4 cung kính 
1 Nguyên tác dùng địa danh Ni Sơn (尼山) để chỉ đức Khổng tử, vì đây 

là nơi ngài sinh ra. 
2 Tức là thuyết “tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”, là căn bản trong 

học thuyết trị an của đức Khổng tử. 
3 Nguyên tác dùng chữ Trụ Sử (柱史) để chỉ Lão tử, vì theo Cao sĩ truyện 

(高士傳), quyển thượng, phần Lão tử Lý Nhĩ, thì ngài từng giữ chức 
quan ngự sử trong triều đình nhà Chu. 

4 Tức ngũ thường của Nho giáo, bao gồm: nhân, nghĩa, lễ, trí và tín. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

21

vâng lời dạy trong Tam giáo, lấy công hạnh của chính 
mình để giáo hóa người khác, chỉ một lòng muốn 
vươn lên chí thiện; công cao đức sáng, chấp chưởng 
quyền hành, thường lo cho những kẻ ít học vô trí, mê 
muội không biết đến bản tánh xưa nay thường trụ, 
nên nhân đó viết ra bài văn Âm chất (陰騭文), trong 
đó nói rõ ngài đã “trải qua mười bảy đời sinh làm kẻ sĩ 
có quyền thế”. Bài văn ấy nghĩa lý nhiệm mầu không 
cùng tận, liệu ai có thể đo lường được chỗ cội nguồn 
uyên áo? Tuy qua nhiều năm đã có rất nhiều người 
chú giải, nhưng vẫn chưa có ai thấu rõ được hết chỗ 
sâu xa thâm áo, khiến cho từ trước đến nay, kẻ dạy 
người học văn này đều còn có chỗ vướng mắc phân 
vân, không thể nào hài lòng thấu triệt. 

Tiên sinh An Sĩ là bậc nhiều đời trồng sâu cội phúc, 
theo nguyện lành tái sinh cõi này, thông hiểu đến chỗ tột 
cùng của sách vở thế gian, thâm nhập sâu xa vào Kinh 
tạng Phật giáo, đem chỗ sở học ấy mà dạy dỗ dắt dẫn 
người đời, khiến cho ai nấy đều tin nhận. Tiên sinh dấn 
thân vào chốn thế tục để làm khuôn mẫu tốt đẹp cho 
người đời, dùng chỗ học hiểu am tường, chứng đắc mầu 
nhiệm để nắm lấy tinh yếu trong Phật pháp cũng như 
trong Lão học,1 thuận theo bài văn giảng pháp tùy căn 
cơ của Đế Quân, đưa vào những chú giải so sánh tường 
tận dễ hiểu cho tất cả mọi người, đạo lý căn bản chẳng 
lìa bản tâm mà văn từ đạt được chỗ tinh yếu, trưng dẫn 
những chuyện có thật, xua tan mây đen ngờ vực phủ 

1 Trong nguyên tác dùng các địa danh Linh Sơn (靈山) và Tứ Thủy (泗
水) để chỉ nơi phát tích của thiền tông Phật giáo và Lão giáo. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

22

che tâm ý, nêu rõ được tôn chỉ nghĩa lý, giương cao mặt 
trời trí tuệ chiếu soi giữa bầu trời chân tánh, khiến người 
đọc qua rồi thì mỗi mỗi sự việc đều có chỗ học theo, mỗi 
mỗi tâm niệm đều có chỗ tự răn ngừa, cải hối; ấy là trực 
tiếp tương giao với tấm lòng từ bi thương người của Đế 
Quân, giảng giải thấu triệt, bày rõ ngọn nguồn, khiến 
cho hết thảy trong thiên hạ, kẻ dạy người học văn này 
ngày nay đều có thể hiểu rõ mọi điều, không còn một 
chút gì phân vân vướng mắc. 

Nhưng tâm bi mẫn như thế dường chưa đủ, đại 
nguyện từ ái vẫn khôn cùng, tiên sinh còn muốn cho 
người người đều phát triển lòng chân thật khoan thứ, 
đối với nhau như anh em một nhà, dứt binh đao cùng 
an ổn hưởng trọn tuổi trời, dùng lễ nghĩa làm giềng 
mối luật tắc, yêu đức tốt mà xa lìa sắc dục, nên liền 
viết ra một quyển sách để ngăn việc sát sinh hại vật, 
lấy tên là “Vạn thiện tiên tư” (萬善先資), và một quyển 
khác để ngăn việc đam mê dâm dục, lấy tên là “Dục 
hải hồi cuồng” (欲海回狂). Chỉ do người đời vốn tạo 
nghiệp giết hại quá nhiều, lại gặp chuyện dâm dục thì 
rất dễ phạm vào, nên tiên sinh mới thương xót chẳng 
ngại nhọc nhằn lao khổ, không ngớt lời răn dạy. 

Thế nhưng, việc làm thiện của thế gian dẫu sao cũng 
chỉ được phước báo trong hai cõi trời, người. Hưởng tận 
phước rồi ắt phải đọa lạc vào những cõi thấp kém, khổ 
não độc hại biết làm sao dứt được? Vì thế nên tiên sinh 
đã tìm đọc qua các Kinh luận của tông Tịnh độ, chọn 
lấy những lời thích hợp mà soạn thành một tập sách lấy 
tên là “Tây quy trực chỉ” (西歸直指), truyền rộng để giúp 
cho muôn người, dù hàng phú quý cũng như hạ tiện, dù 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

23

già trẻ nam nữ, dù kẻ trí người ngu, xuất gia cũng như 
tại gia, hết thảy đều có thể cùng niệm Phật A-di-đà, cầu 
sinh về thế giới Cực Lạc, vượt thoát luân hồi, thẳng lên 
địa vị không còn thối chuyển; dứt nỗi khổ vọng nghiệp 
hư huyễn, hưởng niềm vui bản tâm thường tại. 

Ba pho sách được kể trước,1 tuy là giảng rõ pháp 
tu hành thiện nghiệp thế gian, nhưng đồng thời cũng 
có đủ pháp thấu triệt sinh tử. Một quyển sau cùng2 
tuy giảng rõ pháp thấu triệt sinh tử, nhưng đồng thời 
cũng dạy phải tu tập thiện nghiệp thế gian. Cho đến 
những việc như “thuận đạo lý ắt hưởng quả lành, nghịch 
đạo lý ắt gặp tai ương”, mỗi mỗi đều phân tích chi ly, 
biện giải rành mạch, dứt điều nghi hoặc, làm rõ chỗ 
vướng mắc, lý lẽ thật trọn vẹn thuyết phục, ngôn từ 
lại hay lạ tuyệt diệu, có thể khai mở tâm tư người ngu 
độn hôn muội, lại đủ sức mạnh mẽ như vớt người 
chết đuối, cứu kẻ bị lửa thiêu. Chỗ chí thành có thể 
thấu suốt, hợp với lý lẽ trong trời đất; phân biện việc 
quỷ thần, có thể dứt sạch sự hoài nghi, càng thêm 
thanh thế Lục kinh,3 giúp định rõ kỷ cương trên dưới, 
quả thật là một quyển kỳ thư khuyến thiện bậc nhất 
trong thiên hạ, nếu so với những quyển sách khuyến 
thiện tầm thường khác, há có thể sánh cùng được sao? 
Lòng tôi vẫn tin chắc rằng tiên sinh hẳn là bậc Bồ Tát 

1 Tức là ba quyển Âm chất văn quảng nghĩa, Vạn thiện tiên tư và Dục 
hải hồi cuồng. 

2 Tức là sách Tây quy trực chỉ. 
3 Lục kinh: 6 pho sách tinh yếu thời cổ của Nho gia, bao gồm kinh Thi, 

kinh Thư, kinh Dịch, kinh Lễ, kinh Nhạc và kinh Xuân Thu. Khi nói Ngũ 
kinh thì không đề cập đến kinh Nhạc. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

24

theo bản nguyện mà hiện thân cư sĩ để thuyết pháp 
độ sinh. 

Tôi vốn người kém trí, thuở thiếu thời tuy có đọc 
sách Nho nhưng không rõ được chỗ tinh yếu truyền 
lại của Khổng Mạnh. Lại theo học Phật pháp đã lâu 
nhưng vẫn chưa chứng ngộ được thể tánh Như Lai. 
Thời gian thấm thoát, nay sắp bước vào tuổi “tri 
thiên mệnh”1 nhưng kiến thức nông cạn, chỉ có mỗi 
tấm lòng ưa thích việc lành, thật không chút sức lực 
làm lợi lạc người khác. Muốn đem quyển sách quý 
này khắc bản rộng truyền nhưng chẳng biết làm sao, 
phận nghèo không đất cắm dùi, lại thêm lười nhác 
trong việc hô hào quyên góp, nên trải qua nhiều năm 
vẫn chưa thành tựu tâm nguyện. 

Có vị cư sĩ người đất Tây Thục là Lý Thiên Quế, 
vốn sẵn căn lành, siêng tu thiện hạnh, mong đạt được 
pháp Phật cao trổi, nhân tìm đến lễ bái nơi chùa Pháp 
Vũ trên núi Phổ Đà nên tình cờ gặp gỡ. Quả thật là:

Nếu không tiền định nhân duyên, 
Cớ sao không hẹn, cửa thiền gặp nhau?

Vị ấy liền cung kính thưa hỏi, mong được chỉ 
bày chỗ tinh yếu của pháp môn vượt thoát luân hồi. 
Tôi nhân đó khuyên ông trước hết phải nỗ lực giữ 
theo giềng mối luân thường, chuyên cần tu tập tịnh 
nghiệp, thường làm những việc lợi mình lợi người, 
noi theo đó là chỗ thiết yếu nhất. Nếu có thể tự mình 
1 Tức gần 50 tuổi, do câu nói của Khổng tử “ngũ thập tri thiên mệnh” (50 

tuổi biết được mệnh trời) nên người sau thường dùng thành ngữ này 
để chỉ độ tuổi ngũ tuần. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

25

kiên trì thực hành như thế không gián đoạn, ắt rồi sẽ 
có thể cảm hóa mọi người chung quanh. Bằng như 
chỗ thực hành của tự thân không phù hợp với lời nói 
ra, thì việc truyền pháp sẽ ngược lại hóa thành hủy 
hoại giáo pháp. Công đức thế gian nếu chẳng tu tập 
bồi đắp, thì thiện tâm chẳng do đâu được chuyển 
biến. Công đức không tu, thiện tâm không chuyển, 
ấy đều là do không gặp được những bậc thầy hay bạn 
tốt để làm gương sáng cho mình noi theo. 

Nhân đó tôi liền mang sách An Sĩ toàn thư này 
ra tặng cho một bản, khuyên vị ấy hãy đọc qua trọn 
vẹn, chú ý nơi nhất cử nhất động hằng ngày đều y 
theo những lời khuyên dạy trong sách, thảy thảy đều 
tương hợp, không chút sai lệch, hẳn có thể xem là 
thành tựu. Người ấy hân hoan như được báu vật, vui 
mừng không dứt, liền phát nguyện khắc bản in lại để 
rộng truyền khắp nơi, lại thỉnh cầu tôi viết cho lời tựa 
để công bố với mọi người. 

Vì thế, tôi không ngại chỗ học kém cỏi, lược viết ra 
đây nguyên do sự việc, lòng muốn đem sự lợi lạc đến 
cho muôn người, khiến cho ai nấy đều có thể tu sửa tự 
thân, xây dựng gia đình, dạy dỗ cháu con theo gương 
các bậc thánh hiền, nhận biết chân tâm bản tánh, thấu 
triệt lẽ tử sinh. Nếu ai đọc kỹ rồi ra sức làm theo, ắt sẽ 
thấy đúng như lời tôi nói, không chút sai dối. 

Thích Ấn Quang kính ghi



26

LỜI TỰA CỦA TRƯƠNG THỦ ÂN

Nhân dịp khắc bản in lại  
vào năm Quang Tự thứ 7 (1881)

Tôi lúc trước chưa từng học Phật. Ngày ấy, 
nhân có người khách đến chơi mang bộ Toàn thư của 
tiên sinh Chu An Sĩ đưa cho xem. Tôi mở sách xem 
qua mấy phần, lập tức lộ vẻ bực dọc, không muốn 
xem nữa. Khách ngạc nhiên gặng hỏi: “Vì sao ông lại 
có thái độ như vậy?” Tôi đáp: “Những gì tiên sinh 
An Sĩ nói ở đây hoàn toàn trái ngược với lời một vị 
tiên sinh tôi đã biết. Ông cho rằng những lời của tiên 
sinh An Sĩ là đúng, hẳn những lời vị tiên sinh kia là 
sai chăng?”

Vị khách ấy cười nói: “Tính khí ông thật nóng 
nảy quá! Đây nào phải chuyện tranh đấu thắng thua? 
Chỗ lập luận của vị tiên sinh kia với tiên sinh An Sĩ, 
thật không phải chỗ mà những người như bọn tôi với 
ông đây có thể theo kịp. Tôi thật không dám lấy sức 
con phù du để cố làm lung lay đại thụ, còn như ông 
lại muốn lấy chút lửa đom đóm để thiêu rụi núi Tu-
di được sao? Chuyện đúng sai thôi hãy khoan bàn 
đến, nay ví như có người không hề biết đến đời sau, 
không tin chuyện nhân quả nên hùng hổ làm nhiều 
việc ác. Lại có một người khác thực sự biết có đời sau, 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

27

tin có nhân quả, nên năng nổ làm nhiều việc thiện. 
Vậy trong hai người ấy, theo ông thì ai hơn ai kém?”

Tôi cũng cười, đáp lại rằng: “Ông xem tôi kém cỏi 
đến thế sao? Nếu trong việc này mà không phân biệt 
được ai hơn ai kém, thì khác nào có mũi mà không 
nhận biết được mùi hương?”

Vị khách liền hỏi: “Nếu đã là như vậy, cớ sao ông 
lại hoài nghi sách Toàn thư của tiên sinh An Sĩ?”

Tôi đáp: “Ông tuy giỏi biện luận, nhưng những 
chuyện như thuận đạo lý thì được tốt lành, làm việc 
trái nghịch ắt gặp việc dữ, hoặc nhà làm việc thiện ắt 
có niềm vui, nhà làm nhiều việc ác ắt gặp tai ương... 
thì nhà Nho chúng tôi đã nói quá nhiều rồi, cần chi 
phải viện dẫn đến kinh Phật?”

Vị khách nói: “Ấy là ông vẫn còn chưa suy xét 
kỹ đó thôi. Nói về lý nhân quả báo ứng, nếu không 
xét đến cả ba đời quá khứ, hiện tại và vị lai, ắt không 
thể trọn vẹn thuyết phục. Nhưng có thể giảng giải 
rõ ràng tường tận về nhân quả trong ba đời như thế, 
duy nhất chỉ có Phật mà thôi. Vì thế, tiên sinh An Sĩ 
chẳng ngại có người hiềm khích ganh ghét, hết lời răn 
nhắc cảnh tỉnh, khiến cho người mê phải tỉnh. Như 
thế cũng là cùng một tấm lòng như vị tiên sinh kia khi 
viết sách truyền lại cho hậu thế đó thôi.”

Khi ấy, trong lòng tôi đã dần bình tĩnh lại, liền 
cười đáp: “Ấy là ông chỉ tự mình suy đoán chủ quan 
nói ra, quả nhiên là giấu đầu mà lại lòi đuôi.” 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

28

Khách liền nghiêm sắc mặt mà nói: “Những gì vị 
tiên sinh kia viết ra chính là pháp của thế gian, còn 
những điều tiên sinh An Sĩ viết ra lại là pháp thế gian 
suốt thông cùng pháp xuất thế gian, mỗi câu mỗi chữ 
đều là lời tâm huyết, ý thiết tha, như dùng kim vàng 
khơi mắt giúp người mù thấy được ánh sáng,1 thật 
hết sức nhọc nhằn, quyết lòng răn nhắc, cho dẫu là 
những bậc cha anh yêu thương dạy dỗ con em mình 
cũng không dốc lòng hơn thế được. Nay sách Toàn 
thư đang sẵn có đây, nếu ông quay lại tìm đọc trong 
đó ắt gặp được thầy, đâu cần tôi phải lắm lời biện giải 
lôi thôi dài dòng như thế này.”

Vị khách nói rồi để tập sách lại tặng cho tôi. Tôi 
kính cẩn nhận lấy, một lần nữa lại mở ra đọc. Ban đầu 
còn phải dò tìm manh mối theo văn chương câu cú, 
dần dần về sau mới thể hội được tông chỉ ý thú, hốt 
nhiên bừng tỉnh thấu triệt thông suốt. Khi ấy buồn 
vui lẫn lộn, như người lạc lối gặp kẻ dẫn đường, như 
khi bệnh nặng gặp phương thuốc hay, như giữa giao 
lộ tối tăm được bó đuốc sáng soi, như giữa biển khổ 
mênh mông được gặp con thuyền từ cứu vớt, bất chợt 
không kiềm được tiếng thở dài mà than rằng: “Than 
ôi! Nếu không may mắn được đọc sách này, ắt một 
đời ta đã phải luống trôi qua vô ích!”

Như vậy, nếu không gặp được bạn hiền như vị 
khách ngày xưa, ắt hẳn hết một đời này tôi cũng 

1 Y học Trung Hoa tin rằng các bậc đại danh y ngày xưa có khả năng 
trị được chứng mù mắt bằng cách dùng một loại kim vàng khơi vào 
võng mạc.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

29

không biết được rằng còn có đời sau, cũng không tin 
được là có nhân có quả. 

Hỡi ôi! Được làm người là khó, được nghe pháp 
Phật lại càng khó hơn. Chúng sinh chịu khổ trong ba 
đường dữ,1 thử hỏi do ai là người gây ra như thế? Xưa 
có người nói rằng: “Ai đã từng trôi giạt lang thang, hẳn 
mới biết cảm thông mà thương người lưu lạc!”

Nhân viết ra đây nhân duyên được đọc sách, 
nhắn gửi với những ai về sau có duyên may gặp được 
sách này. 

1 Ba đường dữ: địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. Do tạo ác nghiệp mà phải 
sinh vào một trong 3 cảnh giới này.



30

LỜI TỰA ĐẦU TIÊN  
CỦA SÁCH GIẢNG RỘNG BÀI 

VĂN 
 ÂM CHẤT

Kinh Dịch nói rằng: “Nhà nào thường làm việc 
thiện, ắt sẽ được nhiều điều tốt đẹp.” Kinh Thư viết: “Làm 
việc thiện được hưởng trăm điều tốt lành.” Sách Tả thị xuân 
thu1 cũng có nói: “Việc họa phúc vốn không ai định trước, 
chỉ là do con người tự chuốc lấy.” Thế nên biết rằng, những 
việc tốt lành hay tai họa vốn là lẽ tất nhiên trong trời 
đất. Tôn chỉ của Tam giáo2 vốn không khác nhau, đều 
cùng một lý. Nhà Nho khi nghe đến thuyết nhân quả 
là do nhà Phật nói ra, liền quy cho những chuyện như 
thuận đạo tốt, nghịch đạo xấu, nhân quả theo nhau như 
bóng với hình, như tiếng vọng với âm thanh... hết thảy 
đều là của nhà Phật. Lại cho rằng người chết rồi không 
còn có đời sau, làm thiện làm ác đều không có báo ứng... 
Nhưng ví như người không tin nhân quả thì chẳng có 
gì phải sợ sệt, rốt cùng hẳn chỉ muốn làm kẻ tiểu nhân 
mà thôi. 

1 Cũng gọi là Tả truyện, hay Tả thị xuân thu truyện, do Tả Khâu Minh viết 
ra nên gọi là Tả thị. 

2 Tam giáo: chỉ Nho giáo, Phật giáo và Lão giáo (tức Đạo giáo). 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

31

Đức Văn Xương Đế Quân hiện thân hiền thánh 
trong đời để thuyết pháp, soạn ra bài văn Âm chất 
để răn dạy người đọc sách, ngay từ đầu đã viết rằng: 
“Ta trải qua mười bảy đời sinh ra làm kẻ sĩ...” Như vậy 
rõ ràng đời này quyết còn có đời sau, chưa từng dứt 
mất. Tiếp đó lại viết: “Người giữ lòng lành được như ta, 
trời ắt ban phúc”, cho thấy chuyện thiện ác rõ ràng là 
có báo ứng, không mảy may sai lệch. Đến cuối bài lại 
viết: “Ngưỡng vọng thánh hiền xưa, thận trọng xét mình 
không lầm lỗi; hết thảy việc ác quyết không làm, hết thảy 
việc lành xin vâng theo.” Thật càng biểu hiện rõ, chưa 
từng thấy ai có tấm lòng thương đời cứu người hết 
sức khó nhọc, chân thành chí thiết đến như thế, quả 
không phải việc nhà Nho chúng ta có thể gánh vác 
chu toàn, chẳng sợ làm hỏng việc mất sao?

Tiên sinh Chu An Sĩ đọc qua hết các sách của Tam 
giáo, chọn lọc các luận điểm của trăm nhà, rồi mang 
bài văn Âm chất của Văn Xương Đế Quân ra phân tích 
từng câu từng chữ thật tường tận, đưa vào các chú giải, 
chú thích, hết sức rõ ràng minh bạch, lại giảng rộng 
thêm vào những chỗ ý thú chưa trọn vẹn, phát huy 
những nghĩa lý mầu nhiệm trước đây chưa từng được 
nghe, gạn lọc bỏ đi những chuyện tầm thường hủ bại, 
viển vông không đúng thật, dứt khoát phá trừ những 
kiến thức thiển cận, hạn hẹp, như thế suốt thông hơn 
mười vạn câu, lấy tên là Giảng rộng bài văn Âm chất. 
Tiên sinh Tiêu Tụng Hy đọc qua hết sức ngợi khen 
thích thú, chỉ lấy làm tiếc vì việc khắc bản in còn dở 
dang chưa được nửa phần, lập tức đứng ra khởi xướng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

32

quyên góp cho việc này. Tiếp theo lại được các ông Cố 
Thọ Kỳ, Kim Nghiêu Phong, La Doãn Mai hợp lực hỗ 
trợ, huynh đệ tiếp nối nhau cùng gắng sức nên việc 
được thành tựu. 

Khi việc khắc bản hoàn tất, Chu Tiên sinh muốn 
tôi viết cho lời tựa. Tôi đọc qua sách này rồi cảm thán 
rằng: “Tiên sinh đã có thể thương xót dùng lời răn 
dạy để sửa lỗi cho những kẻ sai lầm, các vị huynh đệ 
lại có thể cùng nhau quyên góp giúp sức làm nên việc 
tốt đẹp cho người đời. Tâm lành hội tụ, càng thêm 
huy hoàng lợi lạc, chỉ mong sao những ai có duyên 
may được đọc sách này đều tự thân ra sức thực hành, 
tự mình hướng thiện rồi dẫn dắt người khác cùng 
nhau tiến lên.”

Những lời vàng ngọc của Đế Quân1 không thể để 
đi vào quên lãng, ắt phải được rộng truyền đến tất cả 
những kẻ có lòng, đâu chỉ giới hạn ở năm ba người 
quân tử. Tôi thật kỳ vọng ở việc này lắm thay!

Lâu Đông Đường Tốn Hoa2 kính ghi

1 Nguyên tác dùng chữ Nguyên Hoàng (元皇) là một danh xưng khác để 
chỉ Văn Xương Đế Quân. 

2 Đường Tốn Hoa (唐孫華) tên tự là Thật Quân (實君), biệt hiệu Đông 
Giang (東江), về già lấy hiệu là Tức Lư Lão nhân (息廬老人). Ông sinh 
năm 1634, mất năm 1723, từng đậu tiến sĩ vào năm Khang Hy thứ 27 
(1688). Ông có để lại tập Đông Giang thi sao (東江詩鈔).



33

BÀI VĂN ÂM CHẤT CỦA 
 VĂN XƯƠNG ĐẾ QUÂN

Đế Quân nói rằng: “Ta trải qua 17 đời sinh 
ra làm kẻ sĩ có quyền thế, chưa từng bạo ngược với dân, 
tàn khốc với thuộc cấp; thường cứu người khi nguy nan, 
giúp người khi khẩn thiết, thương xót người cô độc, 
khoan thứ kẻ lỗi lầm, rộng làm những việc phúc thiện, 
tích âm đức, thấu tận trời xanh. Nếu ai có thể giữ tâm 
hiền thiện như ta, ắt được trời ban phước lành.1 Do đó 
mà ta có lời răn dạy mọi người rằng: 

Xưa Vu Công giữ việc xử án, xây cổng lớn đợi xe 
bốn ngựa; họ Đậu giúp đỡ muôn người, một cội sinh 
năm cành quế; Tống Giao cứu đàn kiến, trúng tuyển 
trạng nguyên; Thúc Ngao chôn xác rắn, sau làm tể 
tướng.2 Muốn tạo ruộng phước rộng sâu, ắt phải dựa 
1 Trời ban phước lành: là cách diễn đạt theo thuyết Thiên mệnh hay 

Thiên định, cho rằng mọi việc họa phúc của mỗi người đều do trời 
định, vốn là thuyết của Nho gia. Tuy nhiên, khi đạo Phật được truyền 
rộng khắp Trung Hoa thì những người học Phật đã nhận hiểu thuyết 
này theo cách hơi khác đi, rằng tuy mọi việc họa phúc là do trời định, 
nhưng không phải một sự quyết định tùy tiện mà là căn cứ vào những 
việc thiện ác mỗi người đã làm. Hiểu theo cách này thì “ông trời” chỉ 
còn là một đại diện của nguyên lý nhân quả, vốn theo Phật dạy là tự 
nó vận hành. Những người theo Lão giáo (hay Đạo giáo) thì cụ thể 
hóa việc này qua niềm tin về sự ghi chép những việc thiện ác của 
mỗi người trong sổ Nam tào, để Ngọc hoàng căn cứ theo đó mà ban 
phúc giáng họa. Chính sự trộn lẫn giữa Nho - Phật - Lão như thế đã 
giúp cho các thuyết thiên mệnh và nhân quả đều đồng thời tồn tại mà 
không mâu thuẫn với nhau. 

2 Các sự tích này đều được Đại sư Ấn Quang trích lại từ các thư tịch cổ 
đưa vào đầy đủ trong phần bổ khuyết. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

34

vào một tấm lòng này; thường không ngừng việc giúp 
người, âm thầm làm đủ mọi công đức; lợi người lợi vật, 
làm thiện tích phước. Chính trực thay trời hành đạo dạy 
người, mở rộng lòng từ, vì nước cứu dân. 

Đối xử với người phải giữ lòng trung, với cha mẹ 
ông bà phải hiếu thảo; với anh em phải giữ lòng kính 
trọng, thương yêu lẫn nhau, với bạn hữu phải giữ lòng 
tin cậy. Hoặc phụng chân triều đẩu,1 hoặc thờ Phật học 
kinh, thường nhớ nghĩ làm theo lời Phật dạy. Báo đáp 
bốn ơn sâu,2 thực hành rộng khắp theo Tam giáo. 

Giúp người khẩn cấp như cá mắc cạn; cứu người 
nguy nan như chim bị lưới siết. Xót thương trẻ mồ côi, 
giúp đỡ người góa bụa; kính trọng người già, thương 
kẻ nghèo khó; chu cấp cơm ăn áo mặc cho người lỡ 

1 Phụng chân triều đẩu: niềm tin của Đạo giáo cho rằng phải thờ phụng 
các bậc chân nhân, lễ bái các vị tinh tú, cho rằng các vị ấy được Ngọc 
Đế giao cho việc cai quản, dạy dỗ hoặc thưởng phạt người đời.

2 Bốn ơn sâu (Tứ trọng ân): Kinh Phật dạy rằng mỗi người đều có bốn 
ơn sâu phải báo đáp, bao gồm: 1. Ơn cha mẹ sinh thành dưỡng dục, 
cũng bao gồm ông bà tổ tiên đã nhiều đời truyền nối để có thân ta; 2. 
Ơn chúng sinh tương trợ tương tác, để ta có cuộc sống như hiện nay, 
vì mỗi người quanh ta đều có sự đóng góp nhất định cho sự sống của 
ta, cũng có thể hiểu đơn giản hơn là ơn cộng đồng xã hội đã cho ta 
môi trường sống tốt đẹp; 3. Ơn quốc vương, hiểu theo ngày nay tức 
là những người lo việc giữ gìn giềng mối, trật tự trong xã hội, giữ cho 
đất nước ta được thanh bình, ổn định và phát triển; 4. Ơn Tam bảo, 
đã chỉ ra cho chúng ta con đường chân chánh để noi theo, để có thể 
làm người hiền thiện, đạt được an vui trong cuộc sống và hướng đến 
sự giải thoát khỏi luân hồi. Theo sách Thích thị yếu lãm (釋氏要覽) 
thì bốn ơn nặng của người xuất gia được giải thích hơi khác biệt hơn, 
bao gồm: 1. Ơn cha mẹ; 2. Ơn thầy tổ, sư trưởng; 3. Ơn quốc vương, 
người trị nước; 4. Ơn thí chủ, những người chu cấp cho ta tu hành. Tuy 
nhiên, ở đây cũng có thể hiểu ơn thí chủ tức là ơn chúng sinh như đã 
giải thích trên, và ơn thầy tổ cũng chính là ơn Tam bảo. Như vậy thì 
hai cách giải thích này cũng có sự tương đồng chứ không mâu thuẫn. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

35

đường đói rét; giúp quan quách cho nhà nghèo khó 
để thi hài người chết được ấm cúng. Nhà giàu sang 
phải nâng đỡ thân thích; mất mùa đói kém phải cứu 
giúp lối xóm. Cân đo phải công bằng, không được 
bán ra non, thu vào già. Với kẻ dưới phải khoan thứ, 
không nên khắc nghiệt, soi mói. 

Nên góp phần in ấn rộng truyền kinh sách, xây 
dựng chùa chiền, tu viện. Giúp thuốc thang cứu người 
bệnh khổ, giúp nước uống giải cơn khát cho người. 
Hoặc bỏ tiền mua vật sống phóng sinh, hoặc ăn chay 
từ bỏ sự giết hại. Mỗi khi cất bước, phải chú ý quan 
sát để không giẫm đạp các loài côn trùng; không đốt 
lửa gây cháy rừng cháy núi. Đêm tối giúp người đi 
đường có đèn soi sáng; sông rộng giúp thuyền bè đưa 
người qua lại. Không dùng lưới bắt các loài chim thú 
trên cạn, không dùng thuốc độc bắt các loài cá tôm 
dưới nước.1 Không giết thịt trâu cày; không vứt bỏ 
giấy có chữ viết. Không mưu mô lấy tài sản người 
khác; không ganh tỵ với người có tài năng kỹ xảo. 
Không tư tình tà niệm với vợ người. Không xúi giục 
người trong việc tranh tụng. Không hủy hoại đường 
danh lợi của người khác, không làm tan vỡ chuyện 
hôn nhân của người. Không vì chuyện thù oán riêng 
mà làm cho anh em nhà người sinh chuyện bất hòa; 
không vì chút lợi nhỏ mà khiến cha con người khác 

1 Tuy cũng là sát sinh hại vật, nhưng hai hình thức này tàn độc hơn hẳn 
các hình thức săn bắt khác, vì giăng lưới thì chim thú các loài đều bị 
bắt, đánh thuốc thì tôm cá lớn nhỏ đều bị sát hại. Đánh bắt như vậy 
thì muôn vật trên cạn dưới nước đều phải nhanh chóng cạn kiệt, môi 
trường cũng do đó bị tàn hại không dễ khôi phục. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

36

trở thành xung khắc. Không dựa vào quyền thế làm 
nhục kẻ hiền lương; không ỷ mình giàu sang khinh rẻ 
người cùng khốn. 

Gặp người hiền thiện phải thân cận, gần gũi, vì 
có thể giúp ta tăng thêm đức tốt của tâm, hạnh lành 
của thân. Gặp người xấu ác phải xa lánh ngay, vì chỉ 
trong chớp mắt có thể mang đến cho ta tai họa khôn 
lường. Thường phải tu tập dẹp trừ điều xấu ác, phát 
huy những việc tốt lành; miệng nói ra những lời đúng 
thật thì trong lòng không được nghĩ điều sai quấy. 
Phát dọn gai góc lùm bụi chướng ngại đường sá, dọn 
sạch đá gạch ngăn giữa lối đi. Đường sá gập ghềnh 
đã lâu năm thì góp sức tu sửa, san phẳng; sông rộng 
có ngàn vạn người thường qua lại thì ra công bắc cầu. 

Lấy tình thương ngỏ lời dạy bảo, sửa lỗi cho người. 
Quyên góp tiền bạc giúp người thành tựu những 
điều tốt đẹp. Làm việc gì cũng noi theo đạo trời, nói 
ra lời nào cũng thuận với lòng người. Kính ngưỡng 
bậc thánh hiền tiên triết, dù đi đứng nằm ngồi vẫn 
thường nghĩ nhớ; cẩn thận giữ gìn phẩm hạnh để lúc 
một mình tĩnh tâm không thấy có gì phải hổ thẹn với 
lòng. Hết thảy việc ác quyết không làm, hết thảy việc 
lành xin vâng theo. 

Vĩnh viễn không gặp điềm dữ, thường thường 
được thiện thần giúp đỡ. Phước báo gần thì tự thân 
được hưởng, xa thì ảnh hưởng đến cháu con. Trăm 
điều phúc lành đồng thời đến, ngàn việc tốt đẹp hội 
tụ về, chẳng phải nhờ việc tích tạo âm đức mà được 
như thế đó sao? 



37

PHẦN BỔ KHUYẾT

Tiên sinh An Sĩ biên soạn sách này, từ những 
lý lẽ, sự kiện cho đến văn chương ý nghĩa đều trọn vẹn, 
chu đáo. Tuy nhiên, có 5 sự việc đáng lưu ý là:

1. Hóa thân sau cùng của Đế Quân
2. Vu Công giữ việc xử án
3. Đậu thị giúp đỡ muôn người
4. Tống Giao cứu kiến
5. Thúc Ngao chôn xác rắn

Tiên sinh khi khảo xét các chuyện này, hoặc vì có 
những chuyện chưa từng được chính thức ghi chép, 
hoặc vì có những chuyện thấy đã đăng tải đầy đủ nơi 
các sách khác, người đời sau đều rõ biết, nên lược bỏ 
đi.

Thế nhưng, như vậy thì người chưa từng đọc qua 
nhiều sách vở hẳn không thể biết được những chuyện 
này. Đây quả thật là một điều hết sức đáng tiếc cho 
đời sau. Vì vậy, nay căn cứ vào các bản chú thích, dẫn 
chứng của bài văn Âm chất để ghi chép thêm vào bản 
in lần này các chuyện nói trên, khiến cho sự thật được 
rõ ràng. 

Nhưng cũng chỉ là y theo nguyên văn mà chép 
lại, không sửa đổi gì cả. 

Thích Ấn Quang kính ghi 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

38

Hóa thân sau cùng của Đế Quân

Đế Quân sinh vào đời nhà Tấn,1 họ Trương, tên Á, 
tổ tiên vốn người đất Việt, sau dời về đất Thục, sống 
ở Tử Đồng (Tứ Xuyên). Ngài lớn lên tuấn tú nho nhã, 
tánh tình phóng khoáng, độ lượng, văn chương diễm 
tuyệt, sáng rõ mà khoáng đãng, trở thành bậc thầy 
nơi đất Thục. Cảm khái trước thời cuộc bất ổn lúc bấy 
giờ, ngài lên đường chu du phương xa. Về sau, những 
môn nhân đã từng theo học liền cùng nhau lập đền 
thờ ngài, đề tên là Văn Xương Quân. 

Vào đời nhà Đường, hai vị vua là Đường Huyền 
Tông2 và Đường Hy Tông3 nhân khi tránh giặc loạn 
chạy vào đất Thục, đều được ngài hiển linh bảo vệ, 
giúp đỡ. Giặc yên, vua xuống chiếu phong ngài là 
Tấn vương.4 Người đời sau tôn xưng là Đế, đều là do 
nơi lòng tôn kính đối với ngài. 

1 Triều đại nhà Tấn kéo dài từ năm 266 đến năm 420, phân ra làm hai 
thời kỳ là Tây Tấn (266-316) và Đông Tấn (317-420). Phần sau nói rõ 
hơn rằng Đế Quân sinh vào năm 287, tức khoảng gần cuối thời kỳ Tây 
Tấn.

2 Đường Huyền Tông trị vì từ năm 712 đến năm 756, gặp loạn An Lộc 
Sơn tạo phản vào năm 755.

3 Đường Hy Tông trị vì từ năm 873 đến năm 888, gặp loạn Hoàng Sào 
vào khoảng năm 874. Khoảng cuối năm 880 phải bỏ kinh thành 
Trường An chạy đến Thành Đô, sang đến năm 885 mới về lại Trường 
An. Năm 886 ông lại gặp nội loạn giữa các tướng lãnh, phải bỏ Trường 
An chạy đến Hưng Nguyên, đến năm 888 mới trở về lại Trường An chỉ 
được một tháng thì mất. 

4 Hai vua sống cách nhau hàng thế kỷ, ở đây không thấy nói rõ vua nào 
xuống chiếu phong. Tuy nhiên, xét rằng nếu Huyền Tông đã có chiếu 
phong thì Hy Tông phải gia phong mới đúng, do đó chiếu phong Tấn 
vương có lẽ của Đường Hy Tông.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

39

Vu Công xử án, xây cổng lớn đợi xe bốn 
ngựa

Vu Công sinh vào thời nhà Hán, người quận 
Đông Hải,1 giữ chức quan coi việc xử án trong huyện. 
Quận Đông Hải có người thiếu phụ góa chồng hết sức 
hiếu thảo, quyết lòng ở vậy thủ tiết thờ chồng, nuôi 
dưỡng mẹ chồng vô cùng chu đáo. Mẹ chồng thương, 
sợ mình làm cản trở việc tái giá của con dâu, liền treo 
cổ tự vẫn. Đứa con gái bà lại vu cáo rằng cô con dâu 
đã bức tử mẹ chồng. Người góa phụ kia không sao tự 
mình biện bạch. 

Vu Công biết là án oan, cố sức bảo vệ, nhưng quan 
thái thú khi ấy chẳng nghe lời. Người góa phụ bị xử tội 
chết. Liền sau đó quận Đông Hải bị hạn hán suốt 3 năm. 

Nhân khi có quan thái thú mới đến thay, Vu Công 
mang vụ án oan trình lên. Quan thái thú nhờ ông đến 
trước mộ người góa phụ hiếu thảo bị oan mà cúng tế. 
Ngay sau đó trời đổ mưa lớn. 

Vu Công làm việc, mỗi khi đưa ra nhận định, 
phán đoán quyết án đều được người dân kính phục 
nghe theo. Cổng lớn nhà ông bị đổ, các vị phụ lão 
hương thân cùng kéo đến bàn việc xây lại. Vu Công 
nói: “Nên làm cổng sao cho xe bốn ngựa sau này có 

1 Thuộc Đàm huyện, ngày nay là Đàm thành thuộc tỉnh Sơn Đông. Cách 
phân chia địa giới hành chánh của Trung Hoa thời ấy là mỗi tỉnh chia 
thành các huyện, mỗi huyện chia thành các quận. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

40

thể đi qua được.1 Ta giữ việc xử án, tích chứa nhiều 
âm đức, chưa từng quyết xử oan uổng, con cháu sau 
này ắt phải hưng thịnh.” 

Sau con trai ông có công lớn với nước nhà, quả 
nhiên làm đến chức Thừa tướng, được phong tước 
Bình Tây Hầu, con cháu đời đời được nối truyền giữ 
chức Ngự sử Đại phu. 

Họ Đậu giúp đỡ muôn người,  
một cội sinh năm cành quế

Thời Ngũ đại,2 Đậu Vũ Quân người Yên Sơn,3 đã 
hơn 30 tuổi mà chưa có con. Một hôm nằm mộng thấy 
ông nội đã mất hiện về dạy rằng: “Con chẳng những 
là không có con, mà còn yểu mạng nữa. Nên sớm lo tu 
dưỡng phước đức, cầu chuyển mệnh trời.”

Đậu Vũ Quân do chuyện ấy mà nỗ lực làm nhiều 
việc thiện. Có người giúp việc trong nhà lấy trộm 
của ông hai trăm ngàn đồng tiền, chuyện vỡ lở, liền 
tự viết giấy bán đứa con gái nhỏ để bồi hoàn. Giấy 
viết rằng: “Tôi bán đứa con gái này vĩnh viễn để bồi 
thường vào khoản tiền thiếu nợ.” Về sau, người này 

1 Xe do bốn ngựa kéo là loại xe lớn, xưa chỉ các quan chức bậc cao, nhà 
quyền thế mới có được. Nhà Vu Công khi ấy không có xe bốn ngựa, 
nhưng ông tin rằng mình làm nhiều việc thiện, lợi lạc dân chúng, tích 
chứa âm đức, nên con cháu sau này chắc chắn sẽ được hưng thịnh 
như thế. 

2 Ở đây chỉ thời Hậu chu, Ngũ đại của Trung Hoa lúc bấy giờ bao gồm 
các triều Hậu Lương, Hậu Đường, Hậu Tấn, Hậu Hán và Hậu Chu. 

3 Nay thuộc huyện Mật Vân, tỉnh Hà Bắc. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

41

lại trốn đi mất. Đậu Vũ Quân thương xót, liền đốt giấy 
nợ, nhận đứa con gái ấy làm con nuôi, lớn lên lại lo chu 
đáo việc chọn nơi gả chồng. Những người thân thích 
nội ngoại, nhà ai có tang mà nghèo túng không thể lo 
liệu, ông đều xuất tiền giúp việc mai táng; nhà ai có 
con gái không đủ tiền lo việc cưới gả, ông cũng xuất 
tiền giúp cho.

Ông tính toán thu nhập trong mỗi năm, giữ lại 
vừa đủ chi dùng, còn bao nhiêu đều mang ra giúp đỡ 
người khác. Sinh hoạt trong gia đình lại hết sức cần 
kiệm, không vàng ngọc trang sức, không thê thiếp 
nàng hầu. Ông lập một thư viện ở góc phía nam trong 
nhà, sưu tập được đến hơn ngàn quyển sách, rồi mời 
thầy đến mở lớp dạy học cho những học trò mồ côi 
hoặc nghèo khó ở khắp nơi, cung cấp đầy đủ mọi nhu 
cầu ăn học. Rất nhiều người nhờ ông giúp đỡ như thế 
mà về sau được hiển đạt. 

Chẳng bao lâu sau, ông liên tiếp sinh được 5 người 
con trai, tất cả đều thông minh tuấn tú. Sau đó, ông 
lại nằm mộng thấy ông nội hiện về nói: “Từ nhiều 
năm nay, con làm được những việc công đức lớn lao 
lắm. Tên con nay đã được ghi trên sổ thiên tào, con sẽ 
sống thêm được 3 kỷ nữa.1 Năm đứa con rồi đây đều 
sẽ được vinh hiển. Con nên cố gắng làm việc thiện 
nhiều hơn, không được lười nhác, thối thất tâm lành 
xưa nay.”

Về sau, con trưởng của ông là Đậu Nghi làm đến 
1 Theo cách tính ngày xưa thì mỗi kỷ là 12 năm, do đó 3 kỷ là 36 năm. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

42

chức Lễ Bộ Thượng Thư. Con thứ là Đậu Nghiễm làm 
đến Lễ Bộ Thị Lang. Con thứ ba là Đậu Khản làm 
quan Tả Bổ Quyết. Con thứ tư là Đậu Xưng làm Tả 
Gián Nghị Đại phu, được tham gia những việc chính 
sự quan trọng. Con thứ năm là Đậu Hy làm quan Khởi 
Cư Lang. Tám người cháu sau đó cũng đều được vinh 
hiển phú quý. 

Ông thọ đến 82 tuổi, một hôm không bệnh, trong 
lúc đang cùng thân quyến trò chuyện cười nói, bỗng 
an nhiên mà đi. 

Bậc danh sĩ thời ấy là Phùng Đạo có bài thơ tặng 
ông như sau:

燕山竇十郎, 

敎子有義方。

靈椿一株老, 

丹桂五枝芳。 

Yên Sơn Đậu Thập lang, 
Giáo tử hữu nghĩa phương. 
Linh xuân nhất chu lão, 
Đan quế ngũ chi phương. 

Tạm dịch:

Yên Sơn có Đậu Vũ Quân, 
Dạy con theo đạo nghĩa nhân chí tình, 
Cha lành một cội uy linh, 
Sinh con hiển hách năm cành quế thơm.1

1 Do điển tích này mà người đời sau thường dùng “năm cành quế” để 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

43

Tống Giao cứu kiến,  
trúng tuyển trạng nguyên

Đời nhà Tống, có hai anh em là Tống Giao, Tống 
Kỳ. Một hôm đang cùng ngồi đọc sách, có vị tăng nhìn 
thấy, xem tướng mạo rồi nói: “Người em sẽ chiếm bảng 
khôi nguyên, người anh cũng sẽ đỗ cao.”

Mùa xuân năm sau, vị tăng ấy gặp lại, vui mừng 
nói với người anh là Tống Giao rằng: “Con hẳn đã 
từng cứu sống được trăm vạn sinh mạng!” Tống Giao 
bật cười nói: “Con là học trò nghèo khổ, có sức đâu 
làm được việc như thế!” 

Vị tăng nói: “Không nhất thiết phải là việc cứu 
người, dẫu muôn loài trùng bọ có sự sống đều kể là 
sinh mạng.”

Tống Giao nói: “Có một tổ kiến bị mưa lớn tràn 
ngập, con lấy cành trúc làm cầu cứu sống đàn kiến. 
Có lẽ là việc ấy chăng?”

Vị tăng nói: “Quả đúng vậy rồi. Do chuyện này 
mà năm nay em con tuy vẫn chiếm khôi nguyên, 
nhưng cuối cùng rồi con không thể kém nó.”

Đến kỳ công bố kết quả thi, quả nhiên Tống Kỳ 
đỗ trạng nguyên. Triều đình lập biểu chương trình 
lên Thái hậu. Thái hậu xem qua, cho rằng em không 
thể đặt trên anh, liền phóng bút sửa bài Tống Giao 
thành đệ nhất, còn Tống Kỳ thì từ đệ nhất (一) thêm 
vào một nét thành đệ thập (十). 

chỉ việc tích âm đức sinh con cháu hiển vinh. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

44

Khi ấy mới biết lời vị tăng đã nói quả nhiên không 
sai. 

Thúc Ngao chôn rắn, sau làm Tể tướng 

Tôn Thúc Ngao người nước Sở, thuở thiếu thời 
thường đi chơi đó đây. Một hôm nhìn thấy con rắn 
có hai đầu, liền giết đi rồi đem chôn. Về nhà lo buồn 
bỏ ăn. Người mẹ gạn hỏi sự việc, Thúc Ngao khóc mà 
nói rằng: “Con nghe người ta nói rằng ai nhìn thấy 
rắn hai đầu ắt phải chết. Hôm nay con đã nhìn thấy, 
sợ rằng phải chết mà bỏ mẹ.”

Người mẹ hỏi: “Hiện giờ con rắn ấy ở đâu?”

Thúc Ngao đáp: “Con sợ có người khác nhìn thấy 
nó mang hại nên đã giết mang chôn đi rồi.”

Người mẹ nói: “Đừng lo, mẹ nghe nói rằng người 
làm việc tích âm đức ắt được báo ứng tốt đẹp. Con 
ngày sau ắt sẽ được hưng vượng nơi đất Sở này.”

Quả nhiên, về sau Tôn Thúc Ngao làm Lệnh 
Doãn,1 giữ quyền chính nước Sở. 

1 Chức Lệnh Doãn của nước Sở tương đương với Tể tướng, là quan 
đứng đầu trong triều đình. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

45

Thư mục kinh sách tham khảo 
 trong Tam giáo

1.	 A-dục vương kinh
2.	 A-xà-thế vương thọ quyết kinh
3.	 Bắc ngụy sử
4.	 Bách duyên kinh
5.	 Bà-sa luận
6.	 Bộ hư kinh
7.	 Bút thừa
8.	 Cảm ứng thiên khuyến trừng lục
9.	 Cát an phủ cựu chí
10.	Chánh pháp niệm xứ kinh
11.	Chiết phục la-hán kinh
12.	Chu lễ
13.	Chu thư dị ký
14.	Cổ sử đàm uyển
15.	Côn sơn huyện chí
16.	Công quá cách
17.	Danh thần ngôn hành lục
18.	Di-lặc hạ sanh kinh
19.	Đại A-di-đà kinh
20.	Đại Bảo Tích kinh
21.	Đại Bát Niết-bàn kinh
22.	Đại Bát-nhã kinh
23.	Đại phương quảng tổng trì kinh
24.	Đại quyền Bồ Tát kinh
25.	Đại tạng nhứt lãm



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

46

26.	Đại tập kinh
27.	Đại Trí độ luận
28.	Đạo tạng pháp luân kinh
29.	Đạo tạng toàn tập chú
30.	Đồng nhơn phủ chí
31.	Đường thư
32.	Giải thoát yếu môn
33.	Hán pháp bổn nội truyện
34.	Hán thư
35.	Hiền ngu nhân duyên kinh
36.	Hiện quả tùy lục
37.	Hộ pháp luận
38.	Hoa nghiêm kinh
39.	Hoang chánh bị lãm
40.	Hoằng minh tập
41.	Hoàng minh thông kỷ
42.	Học sĩ yếu châm
43.	Khởi thế nhân bản kinh
44.	Khổng tử tập ngữ
45.	Kim cang kinh giải
46.	Kim sử
47.	Kim thang biên
48.	Kinh luật dị tướng
49.	Lăng nghiêm kinh
50.	Lão tử thăng huyền kinh
51.	Lập thế A-tỳ đàm luận
52.	Lâu thán chánh pháp kinh
53.	Lâu-chí trưởng giả kinh



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

47

54.	Lễ ký
55.	Liệt tử
56.	Linh bảo kinh
57.	Lương Cao tăng truyện
58.	Lương hoàng bảo sám
59.	Lương thư
60.	Mặc tử truyện
61.	Minh báo thập di
62.	Minh tường ký
63.	Mộng khê bút đàm
64.	Nam xương phủ chí
65.	Nghiệp báo sai biệt kinh
66.	Ngũ mẫu tử kinh
67.	Nhật minh Bồ tát kinh
68.	Nhật tri lục
69.	Phân biệt công đức kinh
70.	Pháp cú dụ kinh
71.	Pháp giới an lập đồ
72.	Pháp hoa kinh
73.	Pháp hỷ chí
74.	Pháp uyển châu lâm
75.	Phát giác tịnh tâm kinh
76.	Phật tổ thông tải
77.	Phó pháp tạng kinh
78.	Phước báo kinh
79.	Quần tiên châu ngọc
80.	Quảng nhơn lục
81.	Quảng từ biên



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

48

82.	Sa-di luật
83.	Sử ký chánh nghĩa
84.	Sử lâm
85.	Tả truyện
86.	Tam giáo bình tâm luận
87.	Tam thiên Phật danh kinh
88.	Tấn thư
89.	Tạp bảo tạng kinh
90.	Tạp thí dụ kinh
91.	Thái thượng thanh tịnh kinh
92.	Thánh học tông truyền
93.	Thiền bí yếu kinh
94.	Thiên nhân cảm thông ký
95.	Thọ-đề-già kinh
96.	Thư kinh
97.	Thượng phẩm đại giới kinh
98.	Thượng thanh kinh
99.	Thượng trực thượng lý biên

100.	Thụy châu phủ chí
101.	Thủy sám duyên khởi
102.	Tiểu học
103.	Tiêu ma an chí kinh
104.	Tịnh minh chân kinh
105.	Tô châu phủ chí
106.	Tỏa vi quản kiến
107.	Tống sử
108.	Triều dã thiêm tải
109.	Trúc song tam bút



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

49

110.	Trường sanh yếu chỉ
111.	Truy môn sùng hành lục
112.	Truyền đăng lục 
113.	Tú hổ hiên thứ tập
114.	Tứ phần luật
115.	Tư trị thông giám
116.	Tùng giang phủ chí
117.	Tùy đường kỷ sự
118.	Tùy thư
119.	Ưu-bà-tắc giới kinh
120.	Vân cấp thất tiên 
121.	Văn hiến thông khảo
122.	Vận ngữ dương thu
123.	Văn Xương hóa thư
124.	Viên châu phủ chí
125.	Xuất diệu kinh
126.	Xương lê văn tập



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

50



51

GIẢNG RỘNG 
 BÀI VĂN ÂM CHẤT 

QUYỂN THƯỢNG 

Côn Sơn Chu Mộng Nhan hiệu An Sĩ trước thuật

Nguyễn Minh Tiến Việt dịch và chú giải

TA TRẢI QUA MƯỜI BẢY ĐỜI  
SINH RA LÀM KẺ SĨ CÓ QUYỀN 

THẾ

Giảng rộng

- PHẢI TIN CÓ ĐỜI SAU

1

Trong bài văn này, thảy đều là lời của đức Đế 
Quân hiện thân thuyết pháp, nên xưng là 

“ta” để mở đầu. Nói “trải qua mười bảy đời”, là đặc 
biệt muốn đem phần bản lai diện mục tiềm ẩn trong 
cái gọi là “thân của ta” này, từ xưa đến nay, trải qua bao 
kiếp sinh tử vẫn chưa từng hư hoại, mà chỉ rõ cho người 
sau được biết.
1 Một số đề mục nhỏ do chúng tôi thêm vào để người đọc tiện theo dõi.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

52

Người đời chỉ vì sinh ra chẳng biết mình từ đâu 
đến, chết đi cũng chẳng biết về đâu, nên cho rằng 
chết đi thì thân tâm đều dứt mất, không có đời sau. 
Do đó mà buông thả mọi hành vi, không chút e dè sợ 
sệt. Đế Quân vì hết sức lo sợ cho hạng người mê lầm 
như thế, tự mình sai lầm rồi lại dẫn dắt người khác 
sai lầm theo, khiến cho sự si mê độc hại ấy không 
khi nào dứt được, nên đem chuyện của chính tự thân 
mình đã “trải qua mười bảy đời” mà chính thức nói 
rõ cho mọi người đều biết. Nếu Đế Quân đã trải qua 
mười bảy đời, hẳn nhiên tất cả chúng ta cũng từng 
trải qua mười bảy đời như thế. Do đó, nếu siêng làm 
việc thiện, nghĩ đến đời sau sẽ được phước báo, ấy 
là điều tất nhiên. Nếu không làm việc thiện mà nghĩ 
đến đời sau sẽ được phước báo, ắt là việc không thể 
có. 

Quả thật là:

Người đời chỉ biết đến xuân sau, 
Cỏ hoa sinh từ hạt giống cũ. 
Nếu biết còn có đời sau nữa, 
Nhân thiện tự nhiên gắng sức trồng. 

Nếu hiểu đúng được câu mở đầu của bài văn này 
như trên, xem như đã hiểu được hơn phân nửa bài văn 
rồi. 

- TA LÀ CHỦ, THÂN LÀ KHÁCH

Người đời đọc kinh sách, thường do tâm thô thiển, 
ý vọng động, nên không thể suy xét sâu xa mà tự nhiên 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

53

lãnh hội. Đối với khái niệm về những danh xưng như 
“thân” và “ta”, thường không khỏi rơi vào chỗ hoang 
mang lẫn lộn. Nếu có thể nhận rõ được rằng “thân” có 
thể chỉ cho “ta” nhưng “ta” không thể chỉ cho “thân”, thì 
có thể hiểu được rằng “ta” mới chính là chủ, còn “thân” 
chỉ là khách tạm. Đã là “chủ” thì tất nhiên sẽ thường còn 
qua muôn kiếp, không hề có sinh có tử; còn đã là “khách 
tạm” thì hẳn phải có đến có đi, thay hình đổi dạng.

Ví như người đi xa, có lúc chèo thuyền, có lúc 
ngồi kiệu, lại có lúc cưỡi ngựa, có lúc lái xe... phương 
tiện thay đổi đủ loại, nhưng người không hề thay đổi. 
Thuyền, kiệu, ngựa, xe... ấy chính là thân, là khách, 
mà người chèo thuyền, ngồi kiệu, cưỡi ngựa, lái xe, ấy 
chính là ta, là chủ. 

Lại ví như người được phân vai đóng kịch, có lúc 
giả làm vua chúa, có lúc giả làm quan lại, cũng có lúc 
giả làm người ăn mày... thường thay đổi đủ hình dạng, 
nhưng người thật không thay đổi. Vua chúa, quan lại, 
ăn mày... ấy chính là thân, là khách; mà người đóng 
vai vua chúa, quan lại, ăn mày... ấy chính là ta, là chủ. 

Nếu chỉ lấy trong một thân hiện tại này mà nói, thì 
cái khả năng “thấy hình nghe tiếng” chính là thuộc về 
thân, là khách, mà người “thấy hình nghe tiếng” mới 
chính là ta, là chủ. Vì thân có sinh có tử, nên về già thì 
mắt dần mờ, tai dần điếc. Ta là chủ, thật không sinh 
không tử, nên mắt tuy có mờ mà người thấy không 
mờ, tai tuy có điếc nhưng người nghe không điếc. 
Cho nên quyết rằng:



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

54

Nếu nói thấy, nghe là ta, 
Khác nào nhận giặc vào nhà làm con?

Vì thế, người có trí tuệ nương theo tánh thể lớn 
lao, có thể sử dụng thân giả tạm này làm phương tiện 
tu tập. Ngược lại, kẻ si mê tự che mờ tánh thể, trở 
thành nhỏ hẹp, đánh mất đi vị thế chủ nhân nên luôn 
bị thân giả tạm này sai sử. 

- SỐNG CHẾT QUA NHIỀU ĐỜI

Nếu như đã có 17 đời qua, ắt có thể có 70 đời, 
70 kiếp sống, thì cũng có thể có vô lượng vô số kiếp 
sống. Như vậy, cái “ta” của Đế Quân nói đến ở đây 
là vô cùng, mà cái “ta” của tất cả chúng ta cũng là vô 
cùng tận. Và nếu Đế Quân đã có thể sinh ra làm “kẻ 
sĩ”, làm bậc “đại phu”, thì cũng có thể sinh ra làm 
thân trời, thân rồng... trong tám bộ,1 cũng có thể sinh 
làm thân trong các cõi địa ngục, ngạ quỷ... Thân của 
Đế Quân như thế là không nhất định, thì thân của tất 
cả chúng ta cũng là không nhất định. 

Đế Quân đã thác sinh nhiều đời như thế, tất nhiên 
mỗi đời đều có cha mẹ, thân thích quyến thuộc, số ấy 
phải là rất nhiều. Đế Quân đã có thân thích quyến 
thuộc đời trước nhiều như thế, ắt tất cả chúng ta cũng 
đã có rất nhiều thân thích quyến thuộc trong đời 
trước, không khác. 

1 Tám bộ, hay tám bộ chúng, thường được đề cập trong Kinh điển bao 
gồm: chư thiên, hay chúng sinh cõi trời (deva), rồng (naga), a-tu-la 
(asura), dạ-xoa (yakwa), ca-lâu-la (garuda), càn-thát-bà (gandharva), 
khẩn-na-la (kimnara) và ma-hầu-la-già (mahoraga). Trong tám loài 
chúng sinh này thì trời và rồng được xem là hơn hết, nên thường gọi 
chung là thiên long bát bộ. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

55

Cho nên, nói “ta” đó chính thật là chủ nhân ông; 
nói “mười bảy đời qua” đó chính là vô thường sớm 
tối; nói “làm” thân này thân khác, đó chính là nhân 
duyên tan hợp; nói “kẻ sĩ có quyền thế” đó chỉ là khái 
niệm tốt xấu do người dựng lên, khác nào pho tượng 
gỗ; nói “thân” đó chỉ là cái túi da đựng xương thịt, 
quả thật rất khó chỉ rõ cho người đời biết được. 

- VÌ SAO NÊN CÓ THUYẾT VỀ ĐỜI SAU

Chuyện đời trước đời sau khác nào như ngày lại 
ngày qua, mặt trời mọc lặn; chúng sinh lặn ngụp trong 
luân hồi vốn là sự thật như thế, hoàn toàn không phải 
do nhà Phật mà có. Ví như các cơ quan lục phủ ngũ 
tạng đều là sẵn có trong người bệnh nhân, lẽ đâu chỉ 
vì nghe những tên gọi ấy được nói ra từ miệng thầy 
thuốc rồi lại cho rằng những thứ ấy hẳn nằm trong 
giỏ thuốc?

Nếu người ta thật không có đời sau, không lưu 
chuyển luân hồi, ắt là trong thế gian phải thấy có 
lắm sự bất bình, mà bao nhiêu luận thuyết của các 
bậc thánh hiền thảy đều không đủ bằng chứng để 
tin nhận. Chẳng hạn như đức Khổng tử nói rằng: 
“Người có lòng nhân được sống lâu”, rồi ngài cũng 
hết lời ngợi khen Nhan Hồi là người có lòng nhân, 
thế nhưng Nhan Hồi lại yểu mạng!1 Kẻ trộm cướp 
tàn độc như Đạo Chích thật hết sức bất nhân, nhưng 

1 Nhan Hồi, tức Nhan Uyên, là một học trò giỏi và đức hạnh vượt trội của 
đức Khổng tử, thường được ngài ngợi khen. Tuy nhiên, Nhan Hồi chết 
khi còn rất trẻ, chỉ mới 31 tuổi. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

56

lại được sống lâu! Thế thì bậc hiền nhân độ lượng dù 
nỗ lực làm người hiền thiện cũng chỉ luống công vô 
ích, mà những kẻ xấu xa nhỏ mọn lại vui mừng hể hả 
làm người xấu ác. Như vậy có còn gì là nề nếp, trật tự 
trong đời?

Chỉ nêu lên thuyết về đời sau mới giải tỏa được 
tất cả những điều đó, vì như vậy thì kẻ làm thiện mới 
được khuyến khích, kẻ làm ác mới bị trừng trị; trời 
xanh cũng không mang tiếng là bất công hồ đồ, mà 
Khổng tử cũng không bị chê bai là người vô trí. Lớn 
lao thay, chỉ một câu “trải qua mười bảy đời” do Đế 
Quân nói ra đã nêu rõ thuyết ấy!

- NHỮNG CÁCH HIỂU SAI LẦM VỀ ĐẠO PHẬT

Giáo thuyết “hư vô tịch diệt”, rỗng không vắng 
lặng của nhà Phật, chẳng phải là chỗ đau đớn căm 
hận của nhà Nho đó sao? Vì đã căm hận, nên không 
thể tự mình học hỏi noi theo. Ngày nay, những người 
mang giáo lý nhà Phật ra giảng giải để khuyên dạy 
người đời ắt thường nói rằng: “Làm việc thiện được 
hưởng phước báo, làm việc ác phải gặp tai họa, rõ 
ràng có nhân có quả, trong chỗ vô hình thật có quỷ 
thần. Những gì đã qua, ấy là kiếp trước; tương lai 
chưa đến, ấy là đời sau.” Từng bước từng bước trình 
bày như thế, đều là có căn cứ đúng thật. Nhưng thử 
hỏi, đối với hai chữ “hư vô” làm sao có thể thêm gì 
vào đó?

Những người bài bác đạo Phật thường cho rằng 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

57

thiên đường địa ngục chỉ là hoang đường bịa đặt, kiếp 
trước kiếp sau thật mơ hồ mù mịt không thể biết, rằng 
thân này khi sinh ra chẳng quan hệ gì đến trước đó, 
chết đi cũng chẳng để lại dấu vết gì. Bình tâm suy xét 
kỹ, cách nghĩ như thế thật trùng khớp với căn bệnh 
đã nằm ngay trong hai chữ “hư vô”. 

Người học Phật thực sự nói rằng: “Thân tứ đại 
này tuy có hư hoại, nhưng chân tánh không hề có 
sinh tử.” Những người bài bác đạo Phật lại nói khác 
đi rằng: “Không có kiếp trước, chẳng có đời sau.” 
Phàm khi nói rằng bỏ thân này ắt thọ thân khác, ấy 
là tuy có “tịch” nhưng không phải dứt mất, tuy có 
“diệt” nhưng chẳng phải hoại diệt hoàn toàn. Nếu 
như bỏ một thân này mà sau không thọ thân khác, 
thì đó là một lần “tịch” sẽ mãi mãi dứt mất, một lần 
“diệt” sẽ vĩnh viễn không còn. Bình tâm tự xét lại, thử 
hỏi hai chữ “tịch diệt” đó, rốt cuộc thì ai là người thọ 
nhận? Than ôi! Tự mình đã lùn xấu thô kệch lại dám 
cười chê Phòng Phong Thị1 là thân hình thấp bé, thật 
sai lầm thái quá!

- TÁC HẠI CỦA VIỆC KHÔNG TIN CÓ ĐỜI SAU

Cầm dao giết người, bất quá cũng chỉ chém được 
vào da thịt người. Nếu nói rằng không có đời sau, đó 
chính là chặt đứt mạng căn trí tuệ của người khác. 
Chém vào da thịt thì chỉ làm hại một kiếp sống này 
thôi, nhưng chặt đứt mạng căn trí tuệ là giết người 
trong nhiều đời nhiều kiếp. Cho nên phải biết rằng, 

1 Phòng Phong Thị: nhân vật trong truyền thuyết Trung Hoa cổ đại, được 
cho là có thân hình cực kỳ cao lớn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

58

khuyên người bỏ ác làm lành là chuyện thứ yếu, mà 
trước tiên cần phải biện minh làm rõ rằng có đời nay 
ắt phải có đời sau, đó mới là căn bản thiết yếu nhất. 

Nếu kẻ xấu ác tiểu nhân nói ra lời phản bác rằng 
không có đời sau, ắt người nghe thảy đều khinh 
thường bỏ qua. Cũng giống như kẻ muốn hại người 
nhưng đem thuốc độc bỏ vào thức ăn đã bốc mùi ôi 
thiu, ắt chẳng mấy ai chịu ăn, nên tai hại cũng không 
đáng kể. 

Nhưng nếu những lời phản bác không có đời sau 
lại do người có uy tín học thức nói ra, ắt sẽ có nhiều 
người tôn trọng mà tin theo. Cũng ví như đem chất 
kịch độc mà bỏ vào các món cao lương mỹ vị, ắt phải 
có nhiều người ăn, nên tác hại thật là ghê gớm. Như 
người có khả năng biện bác cứng cỏi rành mạch, một 
bề giữ tâm cứu người giúp đời, quyết không hùa theo 
những lời như thế, ắt sẽ được công đức hết sức lớn lao. 

- LỢI ÍCH CỦA VIỆC TIN CÓ ĐỜI SAU

Những người từng học sách Nho, không khỏi vẫn 
còn ảnh hưởng trong tâm tính. Vì thế, khi nghe nói 
đến thuyết luân hồi, bất luận có tin theo hay không 
cũng chẳng tự mình nói ra. Nay được nghe thuyết 
“trải qua mười bảy đời” được ghi trong chính những 
lời giáo huấn của Đế Quân, quả thật như trải cả gan 
ruột mà nói với người đời. 

Vì sao vậy? Chỉ nói đối với những người không 
biết có đời sau, bấm đốt tay tính đếm tương lai, ắt thấy 
chẳng còn sống được bao lâu. Nay nghe biết rằng thân 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

59

xác thịt này tuy có chết nhưng chân tánh không diệt 
mất, có thể ngay đó hiểu rằng tuổi thọ của ta từ xưa đến 
nay thật dài lâu như trời đất. Cho nên, có thể thay đổi 
từ thọ mạng ngắn ngủi trở thành trường thọ, chính là 
thuyết “trải qua mười bảy đời” này. 

Lại nói đối với những người không biết có kiếp 
trước, ắt khi nhìn qua các bậc thiên đế, thiên tiên, 
đế vương, khanh tướng... trong đời, tự nhiên quay 
lại thấy mình thật quá nhỏ nhoi hèn kém. Nay được 
nghe biết có sáu đường1 luân hồi, cao thấp qua lại lẫn 
nhau, thì biết rằng những cảnh hào quý cao sang hẳn 
mình cũng đã từng trải qua trong bao kiếp trước. Cho 
nên, có thể làm cho phú quý với bần tiện được bình 
đẳng như nhau, chính là thuyết “trải qua mười bảy 
đời” này. 

Lại nói đối với những người không hiểu được là 
mọi việc đều có nhân từ trước, hẳn mỗi khi gặp điều 
trái ý đều không khỏi sinh tâm oán hận. Nay hiểu ra 
được rằng mọi điều vinh nhục, được mất... trong đời 
đều do nghiệp đã tạo từ trước mà có, thì cho dù có 
gặp phải những điều trái nghịch nhiều hơn nữa, cũng 
có thể an nhiên nhẫn chịu. Cho nên, có thể làm tiêu 
tan sự tức tối oán hận mà khiến tâm được an hòa bình 
ổn, chính là thuyết “trải qua mười bảy đời” này. 

Lại nói đối với những người không hiểu chuyện 
họa phước nên không từ bất cứ việc xấu ác nào, nay 
biết được rằng làm việc thiện thì tự thân được an 
1 Sáu đường, tức lục đạo, bao gồm các cảnh giới chư thiên, loài người, 

a-tu-la, địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

60

vui, gây hại cho người khác chính là tự hại mình, 
ắt là trong chỗ tối tăm mù mịt tự nhiên khởi tâm 
run sợ trước việc ác, mà ưa thích làm điều lành. 
Cho nên, có thể biến kẻ tham ác hung tàn thành 
người lương thiện, chính là thuyết “trải qua mười 
bảy đời” này. 

Lại nói đối với những người không tin nhân quả, nên 
khi thấy người hiền gặp tai họa, kẻ ác được phước lành, 
liền cho rằng đạo trời chẳng công bằng. Nay nếu suy xét 
kỹ chuyện kiếp trước đời sau, ắt sẽ thấy rằng mọi việc 
thiện ác, phúc họa, căn bản đều không một mảy may sai 
lệch. Cho nên, có thể chuyển hóa ngu si thành trí huệ, 
chính là thuyết “trải qua mười bảy đời” này.

Quả thật là:

Một lời, hiểu thấu ý chân thật, 
Đâu cần nhọc sức học muôn câu? 

Trưng dẫn sự tích1

TRỜI GIÚP ĐẠO NHO HƯNG KHỞI

Đế Quân kể rằng: Ta dạo chơi trong chốn nhân 
gian, đến vùng Hội Kê, Sơn Âm,2 nhìn thấy một 
người ở ẩn,3 khoảng ngoài năm mươi tuổi, đang thắp 
1 Các bài sau đây đều được trích từ sách Văn Xương Hóa Thư. (Chú 

giải của soạn giả) Phần lớn các chú giải trong bản Việt dịch này đều 
do người dịch biên soạn, những chú giải nào do soạn giả (tiên sinh An 
Sĩ) đặt trong nguyên bản sẽ được chúng tôi ghi rõ để người đọc tiện 
phân biệt.

2 Nay là vùng Chiết Giang, Thiệu Hưng. 
3 Tức sau là thân phụ Đế Quân. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

61

hương khấn trời cầu sinh con nối dõi. Khi ấy là giữa 
mùa xuân, nhằm lúc giữa đêm, tinh tú sáng rực, sao 
Trương Túc chiếu sáng trên cao, mà người ở ẩn này 
tình cờ lại mang họ Trương, nên ta hạ sinh vào nhà ấy. 

Nơi thôn xóm ta hạ sinh, dân chúng thường cắt 
tóc xăm mình, vốn theo tập tục thời chưa khai hóa. Ta 
đến tuổi mười lăm, trong lòng hết sức không vui, liền 
tìm mũ đội, dép mang, tự mình học làm theo lễ nghĩa 
văn minh.1 Người trong làng thấy ta như vậy đều cho 
là khác lạ, nhưng lâu dần rồi thì số người học làm 
theo giống như ta ngày càng nhiều hơn, mười phần 
có đến bảy, tám. 

Ngày kia, có một cụ già đến xin gặp cha ta, miệng 
tụng đọc nhiều lời giáo huấn của Đường Ngu,2 lại 
nói rằng: “Trong nước hiện nay có vị sứ giả truyền bá 
những văn chương này.” Ta thích lắm, theo cụ ấy mà 
học, chỉ nghe đọc qua liền ghi nhớ không hề bỏ sót. 
Từ đó, lại có nhiều người nguyện theo cầu học, nên ta 
trở thành bậc thầy. 

Lời bàn

Đức Khổng tử ra đời, ấy là mẹ ngài từng cầu đảo 
tại Ni Sơn; Đế Quân ra đời, ấy là cha ngài đã khấn 
nguyện với trời cao. Bậc thánh nhân ra đời, thảy đều 
khác hẳn kẻ tầm thường. Đức Khổng tử khua vang 
mõ gỗ3 vào thời triều Chu suy yếu, nhưng hiển bày 
1 Mũ áo của nhà Nho bắt đầu do đây mà có. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức thiên Cố mệnh do Chu Thành Vương trước tác, nằm trong phần 

Chu thư của Kinh Thư. 
3 Chỉ việc đức Khổng tử tích cực truyền dạy đạo lý nhân nghĩa, lại đi 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

62

những lời sâu xa vi diệu đến tận muôn đời; Đế Quân 
phô bày văn chương đạo lý lễ nghĩa lúc triều Chu 
đang hưng thịnh, mà ngấm ngầm ảnh hưởng đến 
chuyện thiện ác tốt xấu của ngàn năm sau. Đó chẳng 
phải là sự khác biệt trong phương tiện giáo hóa nhưng 
cuối cùng vẫn đưa đến một mục đích chung là làm 
cho thiên hạ được tốt đẹp hơn đó sao?

CAN VUA GIỮ TRÒN ĐẠO NGHĨA

Đế Quân kể rằng: Vào đời Chu Thành Vương, ta 
mang tên họ là Trương Thiện Huân. Thành Vương 
dùng ta làm quan can gián. Bấy giờ tuy đang thời 
hưng thịnh, nhưng vì lo nghĩ cho dân cho nước nên 
ta chưa từng biếng trễ. Lúc Thành Vương còn nhỏ 
tuổi, Chu Công thay quyền xử lý việc nước, về sau 
Thành Vương thường lộ ý bất mãn. Ta sợ những kẻ 
thân cận Thành Vương thừa cơ gièm pha Chu Công, 
nên thường đem những lẽ tinh tế trong đạo quân 
thần, họa phúc trước sau mà răn nhắc, nhưng các biểu 
thư can gián ấy phần nhiều đều đốt cả, nên không ai 
nhìn thấy. Vì thế, lúc Chu Công đi chinh phạt phương 
đông, tuy các nước chư hầu có lắm điều tiếng thị phi 
khiến ông không vui, nhưng cuối cùng rồi tình nghĩa 
vua tôi vẫn được gìn giữ vẹn toàn. Ta cũng có chút 
công lao trong việc ấy. 

khắp thiên hạ cảnh tỉnh thiên hạ lúc ấy đang loạn lạc. Ngày xưa dùng 
tiếng mõ gỗ đánh lên như một cách để gợi sự chú ý của nhiều người. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

63

Lời bàn

Họ Trương vốn là hậu duệ của Hoàng Đế. Đế 
Quân giáng sinh đời Chu Thành Vương vào năm Ất 
Tỵ, từ đó về sau nhiều lần chuyển thế vẫn thường 
giữ họ Trương. Người đời truyền rằng ngày 3 tháng 
2 là ngày đản sinh của ngài, đó là căn cứ chỉ một lần 
tái sinh của ngài vào đời Tấn Vũ Đế, niên hiệu Thái 
Khang năm thứ 8.1 Nếu xét rằng từ xưa đến nay Đế 
Quân đã nhiều lần tái sinh, hẳn từ đầu năm cho đến 
cuối năm, liệu có ngày nào không phải ngày sinh của 
ngài?

THƯƠNG YÊU GIÚP ĐỠ THÂN TỘC

Đế Quân kể rằng: Ta ở Kinh đô nhà Chu2 mười 
năm, xa quê hương đã lâu. Một hôm, đọc bài thơ 
“Chim cú”3 của Chu Công, trong lòng xúc động, liền 
nhân đó xin cáo lão về quê. Về đến quê hương rồi, 
thấy người trong gia tộc hương thôn đa số nghèo khó, 
liền xây dựng điền trang lấy thu nhập để giúp đỡ, gọi 
là nghĩa điền. Từ đó thường cứu giúp những người 
khốn khó, trị liệu cho người tật bệnh, trai gái đến tuổi 
trưởng thành thì giúp việc dựng vợ gả chồng, trẻ em 
thông minh có năng khiếu thì nuôi dưỡng cho học 
hành. 

1 Tức năm 287 theo Tây lịch. 
2 Tức Cảo Kinh (鎬京) thời Chu Vũ Vương, nay là vùng Tây An thuộc 

tỉnh Thiểm Tây. 
3 Tức bài Si hiêu (鴟鴞) được chép lại trong Kinh Thi, mượn lời một con 

chim muốn bảo vệ tổ chim mà gọi nói với chim cú, bảo đừng phá tổ 
của nó, để ví với tấm lòng tác giả yêu mến quê hương mình.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

64

Nhiều người nghe biết việc làm tốt đẹp như vậy, 
rủ nhau làm theo. Từ đó việc xây dựng các nghĩa điền 
ngày càng phát triển khắp nơi. 

Lời bàn

Thuở ấy, Đế Quân dùng y thuật trị bệnh cứu 
người, còn việc xây dựng quản lý các điền trang để 
lấy thu nhập giúp người, thảy đều do con ngài đảm 
trách. 

BUỔI ĐẦU HỌC PHẬT

Đế Quân kể rằng: Khi ta còn làm quan ở triều 
đình, từng nghe có người từ phương xa đến nói rằng: 
“Ở một nước về phía tây,1 có bậc đại thánh nhân2 
không giới hạn ở lời nói mà người khác tự được giáo 
hóa, không trói buộc trong việc làm mà tự nhiên thấu 
triệt chân lý; lấy từ bi làm chủ trương, lấy phương 
tiện làm cửa vào, lấy việc giữ gìn giới luật làm đạo 
thường, lấy tịch diệt làm niềm vui, xem chuyện sống 
chết chỉ như sáng tối thay đổi, ngày qua đêm lại, 
xem ân oán thân thù đều bình đẳng như nhau, chỉ 
như sự nhận biết trong giấc mộng, dứt sạch không 
còn những tình cảm thế tục như buồn, lo, mừng, 
giận, luyến ái... Thấu biết cõi đời là giả tạm nên chỉ 
cầu chứng quả vô sanh.”

Ta được nghe rồi, lòng rất ngưỡng mộ bậc thánh 
nhân ấy. Đến khi ta từ quan về quê, giữa đường bỗng 

1 Chỉ nước Ấn Độ, xưa cũng thường gọi là Tây Thiên Trúc. 
2 Chỉ đức Phật Thích-ca Mâu-ni. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

65

gặp một vị ẩn sĩ, vừa đi vừa hát nơi chốn đông người 
qua lại. Trong lời ca, ta nghe có nhiều điều sâu xa 
uyên áo thầm khế hợp, liền lập tức dừng xe, đến bái 
lễ người ấy xin được chỉ dạy. Vị ẩn sĩ ngước mặt nhìn 
trời rồi truyền tâm ấn, dạy nghĩa lý chân chánh cho 
ta, lại nói rằng: “Đây là giáo pháp của bậc thánh nhân 
phương tây, dạy người đạt đến cảnh giới vắng lặng 
tịch diệt. Nếu ông luôn nhớ nghĩ mà tu tập theo thì có 
thể vượt thoát sinh tử, đạt đến cảnh giới của Phật Vô 
Lượng Thọ. Như đã đạt đến bến bờ giải thoát, ắt có 
thể trọn thành Chánh giác. Bằng như nửa đường thối 
thất, cũng có thể vào được cảnh giới của thần tiên.”

Ta thọ nhận giáo pháp ấy rồi, từ đó về sau duyên 
trần dứt sạch, trăm mối lo phiền đều nguội lạnh. Một 
hôm, vừa đúng kỳ trung thu, ta cho mời thân quyến 
bằng hữu cùng đến, lưu lại một bài tụng rồi ra đi.1

Lời bàn

Có người ngờ rằng đến thời Hán Minh Đế thì 
Phật giáo mới truyền vào Trung Hoa. Như vậy, 
vào thời của Đế Quân, làm sao có thể nghe được 
lời người phương xa như thế? Nhưng xem khắp các 
ghi chép trong sách sử thì biết rằng vào thời Tây 
Chu,2 tại Trung Hoa vốn đã biết đến Phật pháp. 

1 Bài tụng này được ghi lại trong sách Hóa thư (化書). (Chú giải của 
soạn giả)

2 Nhà Chu do Chu Vũ Vương sáng lập, lật đổ vua Trụ nhà Thương mà lên 
ngôi. Về sau nhà Chu suy vi, dời đô về phía đông, chư hầu loạn lạc, tức 
là thời Đông Chu liệt quốc. Vì thế, để phân biệt với Đông Chu nên gọi thời 
Chu sơ là Tây Chu. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

66

Vào đời Chu Chiêu Vương, ngày mồng 8 tháng 4 
năm thứ 26,1 chính là ngày đức Phật Thích-ca Như Lai 
đản sinh. Khi ấy, nhìn lên mặt trời thấy có rất nhiều 
quầng sáng, hào quang ngũ sắc sáng soi, chiếu thẳng 
vào bên trong triều nội, tỏa rạng bốn phương, cung 
điện chấn động, nước trong sông hồ ao giếng đều tự 
nhiên dâng tràn. Chiêu Vương sai quan Thái sử bói 
quẻ, được quẻ Càn, cửu ngũ,2 tâu lên rằng: “Đây là 
điềm hiện có bậc thánh nhân ở phương tây đản sinh. 
Sau ngàn năm nữa, giáo pháp của ngài sẽ truyền đến 
đây.”

Vua sai khắc chuyện này lên đá, đặt phía trước 
điện thờ Nam Giao.3

Sang đời Chu Mục Vương,4 có người truyền đạo 
từ Tây Vực đến, có khả năng đi vào lửa, nước, xuyên 
qua vật cứng như kim loại, vách đá, dời núi lấp biển, 
1 Ở đây y theo nguyên bản mà chuyển dịch, nhưng theo những kết quả 

khảo cổ gần đây nhất thì Chu Chiêu Vương trị vì trong giai đoạn từ năm 
995 trước Công nguyên đến năm 977 trước Công nguyên. Như vậy, ông 
chỉ ở ngôi 18 năm, không có năm thứ 26. Ngoài ra, theo những hiểu biết 
được công nhận hiện nay thì đức Phật Thích-ca đản sinh vào khoảng 
năm 624 trước Công nguyên, tức vào khoảng thời gian trước niên đại 
của Khổng tử (551 - 479 trước Công nguyên) ít lâu, nhưng đã thuộc vào 
thời Đông Chu chứ không thể rơi vào thời của Chu Chiêu Vương, vốn 
trước đó quá xa. Căn cứ theo lịch sử Trung Hoa thì thời gian đức Phật 
đản sinh là vào đời Chu Tương Vương (651 đến 619 trước Công nguyên) 
thuộc nhà Đông Chu.

2 Tức là quẻ tốt nhất, tượng trưng cho ngôi vua chí tôn. 
3 Trích từ các sách Chu thư dị ký - 周書異記 - và Kim thang biên - 金

湯編 (Chú giải của soạn giả) Điện thờ Nam Giao tức điện thờ thiên 
địa, là nơi nhà vua thay mặt thiên hạ tế cáo trời đất. 

4 Theo những kết quả nghiên cứu mới đây nhất thì Chu Mục Vương trị vì 
trong khoảng từ năm 976 đến 922 trước Công nguyên.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

67

chuyển dịch thành ấp. Mục Vương cho xây đài Trung 
Thiên mời vị ấy đến ở. (Trích từ sách Liệt tử - 列子)

Vì thế đến nay có rất nhiều chỗ như núi Ngũ Đài, 
núi Chung Nam thuộc Sơn Tây, Thương Hiệt Tạo Thư 
Đài (cách kinh đô Hàm Dương của nước Tần 20 dặm về 
phía nam), núi Đàn Đài (nằm về phía nam cung Ngọc 
Hoa đời Đường)... đều còn lưu lại dấu tích của việc Mục 
Vương xây chùa thờ Phật. 

Trong thiên Trọng Ni (仲尼篇) của sách Liệt tử 
(列子) cũng thấy dẫn lời Khổng tử rằng: “Ta nghe 
phương tây có vị đại thánh nhân, không trị mà dân 
không loạn, không nói mà dân tự tin, không giáo hóa 
mà dân tự làm đúng. Thật lớn lao vĩ đại thay, dân 
không biết dùng tên gì mà gọi.”1

Ngoài ra, khảo chứng lại vào đời Tần Mục Công,2 
có người ở Phù Phong (thuộc Thiểm Tây) tìm được 
một pho tượng đá. Mục Công không biết là tượng 
gì, sai người đem vứt trong chuồng ngựa. Ngay sau 
đó, Mục Công bỗng thình lình ngã bệnh, nằm mộng 
thấy bị thiên thần trách mắng. Mục Công đem việc 
ấy hỏi triều thần, Do Dư tâu rằng: “Tôi nghe nói vào 
thời Chu Mục Vương có người truyền đạo đến, nói là 
đệ tử Phật. Mục Vương tin tưởng vị ấy, cho xây đài 

1 Khổng tử cũng có viết một quyển sách tên là Tam bị bốc kinh - 三備
卜經 - trong đó ở thiên thứ hai có nhiều chương đề cập đến những 
chuyện về vị thánh nhân phương tây, tức là đức Phật. Đời Đường Hiến 
Tông còn thấy có người trích dẫn, đề cập đến sách này. (Chú giải của 
soạn giả)

2 Tần Mục Công là vua chư hầu của nhà Chu, ông trị vì nước Tần trong 
khoảng thời gian 659 - 621 trước Công nguyên. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

68

Trung Thiên cao hơn ngàn thước1 mời đến ở, chỗ nền 
đài ấy hiện nay vẫn còn. Ngoài ra, ở gần Thương Hiệt 
Đài lại có xây chùa Tam Hợp. Nay bệnh của bệ hạ có 
liên quan đến việc ấy chăng?” 

Mục Công nói: “Gần đây có tìm được một pho 
tượng đá, y phục không giống như người thời nay, 
hiện đang bỏ trong chuồng ngựa, chẳng biết có phải 
là tượng Phật chăng?” Liền cho người mang đến, Do 
Dư nhìn thấy kinh hãi nói: “Quả đúng rồi!”2

Mục Công lập tức thỉnh tượng Phật đặt lên chỗ 
sạch sẽ. Tượng đột nhiên phóng hào quang sáng rực. 
Mục Công cho là thần nhân nổi giận, liền giết đủ 3 
loài vật là trâu, dê và lợn mang đến cúng tế. Khi ấy có 
thiện thần xuất hiện mang những vật cúng tế ấy vứt 
ra ngoài xa. Mục Công hết sức hoảng sợ, đem việc ấy 
hỏi Do Dư. 

Dư nói: “Tôi nghe rằng đức Phật là bậc thanh 
tịnh, không được dâng cúng rượu thịt. Ngài thương 
xót bảo vệ sinh mạng tất cả chúng sinh như con đỏ. 
Bệ hạ muốn dâng cúng, xin dùng bánh trái là được.” 

Mục Công vui mừng khôn xiết, phát tâm muốn 
tạo tượng Phật, nhưng không biết tìm người tạc tượng 
ở đâu. Do Dư liền nói: “Xưa Mục Vương xây chùa 
tạc tượng, ắt những vùng chung quanh đó có thể tìm 
được thợ giỏi.” 

1 Thước cổ của Trung Hoa, bằng khoảng 0,3 mét. 
2 Tại Triều Tiên, Nhật Bản, những năm đạo Phật chưa truyền đến, từ 

trong lòng đất bỗng hiện mây lành mạnh mẽ bay lên, những chỗ ấy 
đều khai quật được tháp của vua A-dục tạo xưa kia. (Chú giải của 
soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

69

Quả nhiên, sau đó tại Nam thôn gần Thương Hiệt 
Đài tìm được một cụ già tên Vương An, đã thọ đến 180 
tuổi, kể lại rằng đã từng chính mắt được thấy việc tạc 
tượng ở chùa Tam Hợp, nhưng nay già quá không thể 
làm được nữa. Liền tìm kiếm trong cùng thôn ấy, thuê 
được 4 người thợ, tạo thành một tượng Phật bằng đồng.

Mục Công vui mừng, liền cho xây dựng một tòa 
lầu gác trên nền đài, cao đến 300 thước để cúng dường 
tượng Phật, thuở ấy gọi là Cao Tứ Đài. (Trích từ các 
sách Thiên nhân cảm thông ký -天人感通記 - và Pháp 
uyển châu lâm - 法苑珠林)

Thật ra, vào thời Tây Hán,1 Dương Hùng, Lưu 
Hướng trong khi sưu tầm các tàng thư cũng rất 
thường gặp kinh Phật được cất giữ trong đó. Có thể 
thấy rằng những lời của Khổng tử cùng với những 
gì Đế Quân đã được nghe đều không phải là vô căn 
cứ. Chỉ tiếc là thời ấy kinh điển Phật giáo chưa được 
chính thức truyền đến, nên những sự việc ghi chép lại 
đều quá sơ lược. 

ĐỘNG LÒNG NHẬP THAI 

Đế Quân kể rằng: Ta rời bỏ nhân gian rồi, liền 
hướng về phương Tây. Vừa đi đến Quân sơn ở hồ 
Động Đình,2 nhìn thấy phong cảnh xinh đẹp khởi 
tâm ưa thích, liền lưu lại đó một lúc. Trong lòng ta lúc 

1 Nhà Tây Hán do Lưu Bang khởi nghiệp, bắt đầu vào năm 202 trước 
Công nguyên, kéo dài đến khoảng năm 25 (đầu Công nguyên). 

2 Địa danh này nay nằm về phía đông bắc tỉnh Hồ Nam. Quân sơn thật 
ra là một hòn đảo lớn nằm giữa lòng hồ, phong cảnh rất xinh đẹp.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

70

bấy giờ, trên không bị uy thế của thiên tử, triều quy 
khống chế, dưới cũng không thân quyến cốt nhục 
buộc ràng, hốt nhiên vượt thoát ra ngoài vòng trần 
thế, thật là một niềm an lạc không cùng tận. Được 
một lúc lâu, bỗng có hai tiên đồng từ trời cao giáng 
hạ, bảo ta từ nay làm chủ Quân sơn, kiêm luôn việc 
cai quản hồ Động Đình. 

Ngày nọ, có một thiếu phụ khoảng hơn ba mươi 
tuổi, khóc lóc tìm đến núi cúng tế rồi khấn rằng: 
“Chồng tôi bất hạnh đắc tội với vua, bị đày ra phương 
nam xa xôi đến chết, đường xa vạn dặm khó lòng 
đưa quan quách về. Đau đớn trong lòng, thương cho 
cha mẹ chồng già yếu, hiện tôi lại đang mang thai. 
Nguyện sơn thần linh thiêng xét rõ, chồng tôi vốn 
chỉ vì lòng trung mà bị kết tội, thương cho cha mẹ 
chồng tôi nay tuổi đã xế chiều, không người nương 
tựa, xin cho tôi sinh hạ một đứa con trai để nối dòng 
họ Trương, dẫu tôi có chết cũng không phải hối tiếc.”

Ta đang ở trên mây cao, nghe lời khấn ấy bỗng 
khởi tâm thương cảm, xúc động không kiềm lại được, 
nước mắt chảy ròng.1 Ngay khi đó bỗng nhiên cảm 
thấy thân thể nặng nề, lập tức rơi xuống, nhập vào 
bào thai của người thiếu phụ, tối tăm không còn biết 
gì nữa cả. Một thời gian lâu sau, bỗng nghe có tiếng 
người kêu lên: “Là con trai, con trai!” Ta mở mắt nhìn, 

1 Kính cẩn cứu xét việc này, thấy rằng thân của chư thiên vốn không có 
nước mắt, nước mũi. . . chỉ khi sắp mạng chung mới có năm tướng suy 
hiện ra, lúc ấy phía dưới nách bắt đầu có mồ hôi chảy ra rất ít. Đế Quân 
lúc này có nước mắt chảy ra, có thể biết là ngài đang ở trong cảnh giới 
của chư thần. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

71

thấy thân thể đang nằm trong chậu tắm, vậy là đã tái 
sinh nơi trần thế. 

Lời bàn

Biển sinh tử mênh mông, một lần qua không khỏi 
khởi tâm đam mê, ái nhiễm, do đó mà thành đọa lạc. 
Nếu không phải bậc tu hành chân chánh vĩ đại, ắt không 
thể riêng mình tự đến tự đi giữa vòng sinh tử mà không 
bị mê lấp chân tánh. 

Đế Quân trước đó được nghe đạo pháp, trong 
lòng vốn dĩ muốn về Tây phương, chỉ vì một niệm 
khởi sinh, lưu luyến cảnh trời mây non nước mà bị 
trói giữ nơi Quân sơn, hồ Động Đình. Tuy trong tâm 
tuyệt nhiên không có ý tưởng muốn được làm sơn 
thần thủy bá, mà bỗng dưng do niệm khởi đã rơi vào 
cảnh giới của thần minh, hưởng đồ cúng tế. 

Cho đến khởi tâm thương xót thiếu phụ nhà họ 
Trương, vốn dĩ cũng là một niệm lành, nhưng hẳn 
không hề dự tính đến việc sinh làm con bà ấy. Nhưng 
một khi tình khởi đã hướng đến, lập tức đọa lạc nhập 
vào bào thai. Rồi khi biết thân mình đã ở trong chậu 
tắm, thì dù có quyết lòng muốn thoát ra cũng chẳng 
còn được nữa. 

Đến như Đế Quân mà còn không tự chủ được 
như thế, huống chi những kẻ còn chìm sâu trong 
biển nghiệp mông lung!



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

72

HIẾU THẢO KHÔNG THẸN VỚI LÒNG

Đế Quân kể rằng: Thân phụ ta họ Trương, tên 
húy là Vô Kỵ, làm quan Bảo Thị1 dưới triều Chu Lệ 
Vương.2 Khi ấy, vua đàn áp những người chỉ ra lỗi 
lầm của mình, thậm chí giam cầm. Vua giận cha ta 
thẳng thắn can gián, đày đi Phiên Dung3 cho đến 
chết. Khi ấy ta còn nhỏ, theo mẹ đến Phiên Dung đưa 
di thể cha ta về an táng ở Hà Sóc.4 

Năm ta được mười tuổi đến trường học, lấy tên 
tự Trung Tự, là có ý muốn nối theo chí hướng cha ta. 
Đến tuổi trưởng thành, khi ông nội ta qua đời, tên tự 
của ta là Trọng.5 Mẹ ta hiền thục sáng suốt, hết lòng 
dạy dỗ cho ta.6

Đến khi Chu Tuyên Vương7 lên nối ngôi, ban 
chiếu xem xét lại đối với hậu duệ của những người 
trước đây bị chết vì sai lầm của vua trước. Ta vâng lời 

1 Là chức quan giữ việc giúp vua giữ đúng theo lễ nghĩa, chính đạo, 
kiêm việc dạy dỗ con em trong hoàng tộc. 

2 Chu Lệ Vương (周厲王), niên đại chưa thể xác định chắc chắn, nhưng 
thời gian trị vì rơi vào khoảng sớm nhất là năm 878 trước Công nguyên, 
và chấm dứt muộn nhất cũng vào khoảng năm 842 trước Công 
nguyên. Ông tên thật là Cơ Hồ (姬胡), là vua thứ 10 của nhà Tây Chu. 

3 Nay thuộc tỉnh Giang Tây. 
4 Nằm về phía bắc sông Hoàng hà.
5 Chữ Trọng (仲) thường được dùng cho người con thứ. Vì Đế Quân có 

người anh đã chết sớm. 
6 Theo lời Đế Quân kể lại thì mẹ ngài mỗi ngày đều tụng Quán kinh (觀

經), tức kinh Quán Vô Lượng Thọ, về già không bệnh, an nhiên ngồi 
mà thị tịch. Như thế có thể tin được rằng vào thời ấy đã có Phật pháp 
truyền đến. (Chú giải của soạn giả) 

7 Chu Tuyên Vương cai trị trong khoảng từ năm 827 đến năm 782 trước 
Công nguyên.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

73

dạy của mẫu thân, đến kinh thành dâng biểu minh 
oan cho cha. Tuyên Vương ban chiếu khôi phục quan 
chức cho cha ta, ban tên thụy là Hiến,1 lại phong ta 
làm quan Bảo Thị, nối chức cha ta.

Ta có người anh trai tên Trương Doãn Tư, không 
may mất sớm, mẹ ta đau buồn khôn nguôi. Ta thường 
lấy việc con thứ có thể kham nhận nối dõi thay cho 
huynh trưởng để an ủi mẫu thân. 

Khi bà nội ta là Triệu thị qua đời, không lâu sau 
ông nội cũng tạ thế, ta lấy danh phận là cháu nội, 
thay cha chịu tang ông bà trong 3 năm. Do bi thương 
quá độ nên thân thể suy kiệt, trong triều ngoài nội 
đều nghe biết, ngợi khen ta là hiếu thảo. Do đó mà 
người đời hết lòng kính trọng, mỗi khi gặp ta chỉ gọi 
bằng tên tự, không dùng tục danh. 

Lời bàn

Đây chính là Trương Trọng hết lòng hiếu thảo 
được đề cập trong kinh Thi.2 Người mẹ của Đế Quân 
chính là thiếu phụ ngày trước đến cầu đảo ở Quân 
sơn. Ngày ấy bà chưa làm mẹ, nên Đế Quân là người 
được bà lễ bái; đến khi đã là mẹ con rồi, bà ấy lại nhận 
sự lễ bái của Đế Quân. Nhưng rốt lại thì ai là người 
nên lễ bái, ai không nên lễ bái? Cho nên, xét kỹ theo 

1 Hiến (獻) có nghĩa là người hiền. 
2 Kinh Thi có bài thơ ca ngợi Đại tướng Cát Phủ, trong đó có 2 câu cuối 

là: “Hầu thùy tại hĩ? Trương Trọng hiếu hữu.” - 侯誰在矣？張仲孝友。 
(Khách đến dự có những ai? Có Trương Trọng là người hết lòng hiếu 
thảo, tốt với anh em.) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

74

đạo Nho thì thấy năm mối luân thường là vuông vức, 
chính trực, mà xét thông suốt cả đạo Phật rồi thì mới 
thấy năm mối luân thường là tròn trịa, viên thông. 

TRỊ TỘI DÂM THẦN

Đế Quân kể rằng: “Khi ta đã là vua cai quản các 
núi,1 phàm hết thảy những việc thuộc về núi sông 
khe lạch phát sinh như lũ lụt, hạn hán, mùa màng 
được thất, những điềm báo lành dữ cát hung, cho đến 
xét công luận tội các thuộc cấp, đều do ta cai trị điều 
hành. 

Thần núi Thanh Lê là Cao Ngư Sanh, có lòng ưa 
thích một cô thôn nữ trong vùng, liền bắt hồn về làm 
việc cưỡng bức dâm loạn.2 Sự việc bị long thần ở hồ 
Bạch Trì gần đó xét rõ cáo giác. Ta tra soát, gọi cả hồn 
dân nữ đến đối chất, Cao Ngư Sanh nhận tội. Sau đó 
trả hồn dân nữ, cô ấy liền sống lại. Ta phạt Cao Ngư 
Sanh 300 roi đánh vào sống lưng, cách chức. 

Khi ấy dưới chân núi có người con hiếu thảo là 
Ngô Nghi Kiên đã qua đời, trước đây từng vì cha mà 
trích huyết chép kinh Lăng-già, bốn quyển.3 Người 

1 Vào những năm cuối triều Chu. (Chú giải của soạn giả)
2 Nếu có thể bắt hồn về để cưỡng bức làm việc dâm loạn, thì cũng có 

thể bắt hồn về để trừng trị tội lỗi. Như vậy, nếu cho rằng những hình 
phạt ở cõi âm như vạc nấu, lửa thiêu, cối giã, xay nghiền. . . đều là 
không thể thực hiện, chẳng phải là luận cứ của trẻ con đó sao? (Chú 
giải của soạn giả)

3 Theo đây mà xét thì thấy việc Dương Hùng, Lưu Hướng nói là thường 
tìm được kinh Phật trong các tàng thư lại càng đáng tin cậy hơn. (Chú 
giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

75

này chết đã ba năm, chưa nhận trách nhiệm gì. Ta liền 
tấu trình lên Ngọc Đế xin cho thay vào chỗ Cao Ngư 
Sanh, được chấp thuận. Từ đó, chư thần lớn nhỏ đều 
biết danh ta, hết lòng kính sợ. 

Lời bàn

Trong Dục giới, chư thiên ở sáu cảnh trời1 đều vẫn 
còn dục niệm, chỉ là vì phước đức sâu dày nên giữ 
phần nặng, mà chuyện ưa thích nhục dục trở thành 
nhẹ hơn. Thần núi phạm tội, đại để hẳn là do phần 
tham dục vượt trội hơn, ưa thích nữ sắc mà làm việc 
bắt hồn, về lý mà xét cũng là điều có thể xảy ra. 

NỐI DÒNG XÍCH ĐẾ

Đế Quân kể rằng: Ta thấy nhà Tần2 trị dân theo 
lối tàn khốc, xem dân như cỏ rác, liền tấu trình lên 
Ngọc Đế, xin được hóa thân xuống trần thế để dẫn 
dắt thiên hạ trong chốn lầm than, đưa người người 
đến chỗ an cư lạc nghiệp. 

Ý trời khó biết, lại khiến ta làm người nối dõi của 
Xích Đế Tử.3 Uy trời đáng sợ, ta không dám cưỡng 
mệnh. Chợt có vị Đại thần Cửu Thiên Giám Sanh đến 

1 Sáu cảnh trời trong Dục giới bao gồm Tứ thiên vương thiên, Đao-lợi 
thiên, Dạ-ma thiên, Đâu-suất thiên, Hóa lạc thiên và Tha hóa tự tại 
thiên. 

2 Tức vào lúc Tần Thủy Hoàng vừa thống nhất thiên hạ.
3 Chỉ Hán Cao Tổ Lưu Bang, người dựng nghiệp nhà Hán. Sau khi cùng 

Hạng Vũ diệt nhà Tần, Lưu Bang và Hạng Vũ quay sang đối địch với 
nhau, tạo thành cuộc chiến tranh Hán Sở tranh hùng. Cuối cùng, Lưu 
Bang chiến thắng và lập nên nhà Hán, khởi đầu vào khoảng năm 202 
trước Công nguyên. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

76

buộc ta phải thác sanh xuống trần thế ngay. Giữa điện 
Vân Tiêu, ta nhìn xuống thấy lửa cháy thiêu cung A 
Phòng của nhà Tần đã tàn rụi, trong cung điện mới 
lại thấy Hán Đế vừa cùng Thích Cơ gặp gỡ thân mật. 
Đại thần Giám Sanh bảo ta: “Đó chính là Xích Đế tử.” 
Ta vừa đưa mắt nhìn cho rõ, liền bị Đại thần Giám 
Sanh đẩy xuống.1 Ta ngã nhào, rơi xuống bên cạnh 
Hán Đế, nhằm bụng Thích Cơ.2 Hốt nhiên đến lúc 
nhận biết thì đã thành người. 

Hán Đế từ lúc sinh ta, được cùng ta thần cốt tương 
tợ nên hành vi cử chỉ đều lộ vẻ phi phàm, về sau hết 
sức thương yêu ta. Đến khi tuổi già, có ý muốn lập 
ta làm thái tử, nhưng việc ấy cuối cùng không thành 
tựu.3 Hán Đế mất rồi, ta bị Lã Hậu sát hại. Mẹ ta cũng 

1 Lúc ấy chính là giai đoạn thân trung ấm, riêng Đế Quân lúc đó chưa 
được biết. (Chú giải của soạn giả)

2 Người phàm khi thác sanh ắt nhìn thấy cha mẹ giao hợp. Nếu là con 
trai, tự nhiên khởi tâm sân hận với cha, ái luyến với mẹ; nếu là con gái 
thì ngược lại. Cho đến từ Nam Thiệm Bộ châu thác sinh đến ba châu 
khác, hoặc từ ba châu khác thác sinh đến Nam Thiệm Bộ châu, hoặc 
từ nhân gian sinh lên các cõi trời, từ các cõi trời sinh hạ nhân gian, 
từ các thiện đạo sinh vào ác đạo hay ngược lại, hết thảy đều có hình 
tướng. Trong Đại tạng kinh có ghi chép tường tận, ở đây không thể nói 
rõ hết được. (Chú giải của soạn giả)

3 Hán Đế sủng ái Thích Cơ, sinh con trai là Lưu Như Ý, thông minh phi 
phàm, nên có ý bỏ thái tử Lưu Doanh mà lập Như Ý làm thái tử. Lã Hậu 
là mẹ thái tử Lưu Doanh, nhờ em là Lã Trạch đến cầu Trương Lương 
giúp. Trương Lương nhận lời, mời được bốn vị hiền nhân danh tiếng thời 
bấy giờ là Đông Viên Công, Giác Lý Tiên sinh, Ỷ Lý Quý và Hạ Hoàng 
Công (thời bấy giờ xưng là Thương Sơn Tứ Hạo - 商山四皓) cùng về giúp 
khuông phò thái tử Lưu Doanh. Hán Đế Lưu Bang trước đã từng nhiều 
lần mời bốn vị này về giúp, nhưng họ đều từ chối, trốn tránh. Nay thấy 
bốn người cùng đồng ý theo phò thái tử, Hán Đế liền đổi ý không thay 
đổi ngôi vị thái tử nữa. Vì vậy, sự trợ giúp của Trương Lương và bốn người 
này cũng có thể xem là nguyên nhân dẫn đến quyền lực rơi vào tay Lã 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

77

bị Lã Hậu giết chết một cách tàn độc đáng sợ.1 Ta vì 
quá mức oán hận nên mỗi khi nghĩ đến việc này chỉ 
muốn hóa làm loài đại mãng xà suất nhiên2 để nuốt 
sống hết toàn gia tộc họ Lã vào bụng mới thỏa lòng.3

Lời bàn 

Tôi ngày trước mới bắt đầu đọc kinh sách đạo 
Phật, nghe đến thuyết “oán thân bình đẳng” cũng 
như “oán từ thân khởi” thì hết sức lạ lùng hoài nghi. 
Đến khi có thể tĩnh tâm quán xét lẽ xoay chuyển tuần 
hoàn của mọi sự việc, mới biết rằng những lập luận 
như thế nếu không phải bậc thánh nhân xuất thế ắt 
không thể đủ sức nói ra. 

Lấy như việc Thích Cơ mà nói, theo lẽ thông 
thường thì phải xem Lã Hậu là kẻ oán, mà Hán Cao 
Tổ là người ân. Thế nhưng, Lã Hậu oán hận Thích Cơ 
hoàn toàn là do Cao Tổ trước đã sủng ái bà. Sự sủng 
ái ngày càng nhiều hơn, cho đến đã có ý muốn thay 
đổi thái tử, thì sự oán hận ngấm ngầm của Lã Hậu khi 
ấy cuối cùng không thể nào hóa giải được nữa. Giả sử 

Hậu, và sau đó là những thủ đoạn tàn độc mà bà thực hiện sau khi Hán 
Đế mất để báo thù sự sủng ái trước đây của Hán Đế với Thích Cơ. Bà cho 
chặt hết tay chân Thích Cơ, khoét mắt cho mù, đốt tai cho điếc, đổ thuốc 
độc cho câm, rồi bỏ vào nhà xí và gọi đó là “người lợn”. Thích Cơ bị hành 
hạ như thế cho đến chết.

1 Theo đây có thể biết rằng Trương Lương và bốn vị Đông Viên Công, 
Giác Lý tiên sinh, Ỷ Lý Quý, Hạ Hoàng Công cùng với mẹ con Đế Quân 
hẳn có oán cừu từ nhiều đời trước. (Chú giải của soạn giả)

2 Suất nhiên (率然): tên một loài rắn cực kỳ to lớn. (Chú giải của soạn 
giả)

3 Về sau quả nhiên hóa làm rắn. Cho nên có thể thấy rằng tất cả các 
pháp đều do tâm tạo thành. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

78

như lúc Cao Tổ còn sống mà lấy tâm bình đẳng đối 
với cả hai người, không sủng ái Thích Cơ đến mức ấy, 
thì Thích Cơ đâu phải chịu tai họa tàn khốc như vậy? 
Do đó mà xét thì tuy Lã Hậu cố nhiên là kẻ oán cừu 
của Thích Cơ, nhưng Hán Cao Tổ há có thể xem là 
người ân hay sao? Than ôi! Đó chính là cái nguyên lý 
“oán tùng thân khởi”.1 Phàm sự oán cừu đều từ chỗ 
thân ái mà sinh khởi, hiểu như vậy rồi thì dù không 
muốn thực hành sự quán chiếu lẽ bình đẳng oán thân 
cũng không thể được. 

HÓA RỒNG TẠI CUNG TRÌ

Đế Quân kể rằng: Ta từ sau khi gặp cái họa Lã Hậu, 
trong lòng luôn nghĩ đến chuyện trả thù báo hận, không 
nhớ gì đến quá khứ đã từng tu tập chánh đạo. Tuy nhà 
họ Lã sau khi chết đã phải chịu sự trừng phạt khổ sở nơi 
âm ti, nhưng mối oan nghiệt với ta vẫn chưa dứt hết, 
nên lại thác sinh gặp nhau ở một bến sông vùng Đông 
Hải, thuộc huyện Cung Trì. 

Con ngựa của quan huyện lệnh chính là Lã Hậu 
tái sinh. Mẹ ta là Thích Cơ ngày trước, cũng sinh ra tại 
huyện này, vẫn mang họ Thích, nhưng do đời trước 
thụ hưởng phước báo quá đáng nên đời này phải chịu 
cảnh nghèo cùng, tiều tụy. Bà lấy chồng họ Trương, 
lớn tuổi rồi vẫn chưa có con, vợ chồng nương nhau 
làm nghề cắt cỏ mà sống. 

Một hôm, bà ra cắt cỏ ngoài đồng trống, chợt nghĩ 
1 Hiểu được nguyên lý này, cũng chính là cái học “cách vật” của nhà 

Nho. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

79

đến việc mình tuổi tác đã cao mà vẫn chưa có con, 
trong lòng hết sức bi thương, rơi lệ khóc than, cầu 
nguyện với trời cao, lại cắt tay lấy máu nhỏ lên một 
hòn đá trong ao nơi đó rồi khấn rằng: “Nếu như dưới 
hòn đá này có con vật nào đang sinh sống, xin hãy về 
làm con ta.” Ta lúc ấy xúc động vì tấm lòng thành, bất 
giác thần thức lập tức chuyển nhập vào chỗ máu tươi. 
Hôm sau bà trở lại nhìn nơi hòn đá thì thấy vết máu 
đã hóa thành một con rắn thân dài một tấc, màu vàng 
lấp lánh, chính là ta đã thác sinh. 

Mẹ ta mang ta về nuôi dưỡng, qua một năm thì 
trên đầu rắn bỗng mọc ra sừng, dưới bụng mọc chân, 
lại có khả năng biến hóa. Mỗi khi trời muốn mưa, ta 
lại dùng sức biến hóa cùng hỗ trợ. Thân ta ngày càng 
dài to, bụng càng lớn, mỗi khi gặp các loài dê, ngựa, 
chó, lợn... liền ăn nuốt cả. 

Quan huyện có một con ngựa hay, chính là Lã 
Hậu tái sinh, ta bắt được cắn chết. Quan huyện liền 
bắt cha mẹ ta giam vào ngục, kỳ hạn trong 3 ngày 
nếu chưa bắt được ta sẽ xử 2 người tội chết. Hôm sau, 
ta liền hóa thành một nho sinh tìm đến xin gặp quan 
huyện, khuyên ông ta thả người. Quan huyện nói: 
“Vợ chồng lão họ Trương nuôi dưỡng con yêu xà, ăn 
nuốt gia súc dân làng đã lâu, nay lại ăn cả ngựa của 
ta. Ta muốn vì dân trừ hại, nhưng họ không chịu giao 
nó ra. Đó là họ tự làm yêu nghiệt, phải xử tội chết.” Ta 
nói với quan huyện: “Vật mạng bồi thường cho nhau, 
đều do nghiệp đời trước mà thành. Nay ông muốn vì 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

80

súc vật mà giết mạng người, như vậy được chăng?” 
Quan huyện quát đuổi ta ra. Ta nói: “Trên mặt ông đã 
hiện tử khí, hãy khéo tự lo cho mình đi.” Nói rồi biến 
mất. Quân hầu đứng quanh đó đều cho là yêu ma. 

Ta liền trình lên Ngọc Đế kêu oan, kể lại việc đời 
trước mẹ con ta vô tội mà bị người nhà họ Lã hại chết, 
nay muốn báo thù rửa hận. Sự việc trình lên chưa 
được Ngọc Đế trả lời, nhưng ta khí hận ngút ngàn 
không kiềm chế được, liền biến hóa làm mưa gió, kéo 
mây đen vần vũ mù mịt, lại mượn nước biển lớn đổ 
vào thành ấp, trong vòng bốn mươi dặm đều ngập 
chìm mênh mông. Trước đó ta đã hóa hiện vào trong 
ngục thất, đưa cha mẹ ta thoát ra. Việc này xảy ra vào 
thời Hiếu Tuyên Đế1 của triều Tây Hán, trong sử sách 
có ghi lại trận lụt Hãm Hà (陷河) chính là việc này. 

Lời bàn

Đế Quân tuy nhiều đời làm người hiếu thuận với 
cha mẹ, thương yêu anh em, chuyên cần làm thiện, 
nhưng rốt lại cũng chỉ là những phước báu nhỏ nhoi 
trong cõi trời người, chưa tu tập được Chánh pháp 
xuất thế. Chính vì vậy mà tuy thác sinh vào hoàng 
tộc cũng không được an ổn vững vàng. May mắn về 
sau được gặp Phật pháp, hướng về giải thoát. Nếu 
không thì việc oán cừu vay trả qua lại sẽ nối nhau còn 
mãi, chẳng bao giờ dứt! Cho nên, Bồ Tát muốn cứu 
độ chúng sinh thì trước hết phải tự mình ngồi trên 

1 Hán Tuyên Đế trị vì từ năm 74 đến năm 49 trước Công nguyên.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

81

thuyền Bát-nhã, tu tập trí tuệ giải thoát, sau đó mới 
có thể vào biển sinh tử. 

GẶP PHẬT ĐƯỢC CỨU ĐỘ

Đế Quân kể rằng: Ta mang việc oán cừu với Lã 
Hậu trình lên Ngọc Đế, chưa nhận được ý trời mà đã 
tự hành động, tuy nhất thời rất thích ý, nhưng ngay 
sau đó bình tâm nghĩ lại liền hối hận. Hôm sau, Ngọc 
Đế hạ thánh chỉ, nhân vì hải thần là Triều Hoành tâu 
lên việc ta tự ý sử dụng nước biển, hại chết hơn 500 
hộ dân thường, tính ra đến hơn hai ngàn mạng người, 
trừ ra trong đó 80 người là có thù oán với ta, còn lại 
bao nhiêu đều là chết oan uổng cả. 

Ngọc Đế trách phạt, bắt ta làm con rồng ở Cung 
Trì, giam hãm trong một vùng nước đọng. Do hạn 
hán nhiều năm, sông ngòi cạn kiệt, nước hóa thành 
bùn. Thân ta khi ấy to lớn, không hang lỗ nào chui lọt. 
Mặt trời từ trên không ngày ngày chiếu xuống thiêu 
đốt thân ta, nóng bức khổ não; trên thân thì tám mươi 
bốn ngàn cái vảy đều có loài trùng nhỏ sinh ra trong 
đó, cắn rứt không thôi. Ta khốn khổ cùng cực như 
vậy, không còn biết đến ngày qua tháng lại.1

Một buổi sáng sớm kia, ta nghe khí trời chuyển 
sang mát dịu, như có gió lành thổi đến, rồi bỗng 
nhiên ánh trời tỏ rạng, mây lành năm sắc hiện ra trôi 
qua bầu trời, trong mây hiện các điềm lành, tỏa chiếu 

1 Có câu rằng: Địa ngục nhất trú dạ, nhân gian ngũ bách niên (Một ngày 
đêm trong địa ngục bằng năm trăm năm cõi nhân gian), chính là chỉ 
những trường hợp như thế này. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

82

những quầng sáng màu tía, màu vàng, lại hiện nhiều 
tướng trạng vi diệu, hào quang rực rỡ xưa nay chưa 
từng thấy. Lại thấy các vị sơn thần, thủy thần, cho đến 
tất cả thần thánh đều tề tựu đến khấu đầu lễ bái, hoan 
hỷ tán thán. Lại có hương thơm cõi trời lan tỏa, hoa 
trời rơi xuống khắp nơi, những chỗ hoa rơi chạm đất 
đều hóa thành cảnh sắc tươi tốt như mùa xuân. 

Khi ấy ta bỗng nghe thân hình thay đổi, mắt sáng 
tai thính, các giác quan đều trở nên tinh tường, tâm 
được thanh thản, miệng lưỡi tươi nhuận, có thể phát 
được thanh âm. Ta lập tức ngẩng đầu kêu khóc, cầu 
xin được cứu độ. Các vị thần thánh đều bảo ta rằng: 
“Đó là bậc Đại Giác Thế Tôn ở Tây Thiên Trúc, đức 
Phật Thích-ca Mâu-ni.1 Nay mang giáo pháp lưu 
hành về phương đông này. Ông đã được gặp Phật, 
nghiệp xấu trước đây có thể được hóa giải.”

Ta liền tung người nhảy vọt lên, bay vào giữa ánh 
hào quang, mang hết những sự việc nhân quả báo ứng 
đã qua bạch rõ lên đức Phật. Thế Tôn liền dạy: “Lành 
thay! Ông xưa nay thường là con hiếu tôi trung, làm 
lợi lạc cho rất nhiều người, chỉ vì chấp tướng nhân 
ngã mà buông thả tự thân làm việc tàn hại. Nay có 
còn ôm giữ sự phân biệt kẻ oán người thân, khởi sinh 
tâm niệm ngu si sân hận nữa chăng?” 

Ta nghe lời Phật dạy chí lý, tâm địa tức thời khai 
thông sáng suốt, không còn phân biệt nhân ngã, hết 
thảy vọng niệm nhất thời dứt sạch. Tự nhìn lại thân 

1 Đấng Điều ngự Trượng phu tất nhiên phải hiện thân như thế. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

83

mình, hốt nhiên đã theo các vọng niệm mà cùng lúc 
mất đi,1 trở lại thân nam nhi ngày trước, đạt được trí 
quán đảnh, liền quy y Phật. 

Lời bàn

Rồng có đủ bốn loài: sinh ra từ thai bào (thai sinh), 
sinh ra từ chỗ ẩm ướt (thấp sinh), sinh ra từ trứng 
(noãn sinh) và sinh ra do biến hóa (hóa sinh); trong 
các loài đó, chỗ khổ vui sâu cạn đều khác biệt. Vì thế, 
Sa-kiệt-la Long vương có nói: “Cùng trong loài rồng, 
có khi được hưởng phước báo như các vị thiên thần, 
có khi chịu khổ não như ở địa ngục, cũng có khi đồng 
như loài người hoặc súc sinh, ngạ quỷ, mỗi mỗi đều 
tùy theo nghiệp đời trước mà thọ báo ứng.”

Xưa kia, đức Thế Tôn có lần đang thuyết pháp với 
vô số vị Bồ Tát, bỗng có một con rồng mù sống trong 
vùng nước nóng bức, khắp trên thân các vảy rồng đều 
có loài trùng nhỏ sống trong đó cắn rứt thân rồng mà 
ăn, rồng đau đớn kêu khóc cầu xin cứu độ. Lại có vô 
số những con rồng đói, nước mắt như mưa, đều thưa 
hỏi về nghiệp duyên của mình đời trước. Đức Phật vì 
tất cả mà khai mở tâm đạo, khiến cho đều nhận thọ 
Tam quy, Ngũ giới. Sau đó, những con rồng ấy thảy 
đều được thoát khổ.2

1 Đây quả thật là: Tội tùng tâm khởi tương tâm sám, tâm nhược diệt thời 
tội diệc vong. Tội vong tâm diệt lưỡng câu không, thị tắc danh vi chân 
sám hối -罪從心起將心懺, 心若滅時罪亦亡。罪亡心滅兩俱空, 是則名
為真懺悔. (Tội từ tâm khởi, đem tâm sám; tâm đã diệt rồi tội cũng tiêu. 
Tội tiêu tâm diệt không không cả, đó mới thật là chân sám hối. )

2 Xin xem chi tiết chuyện này trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 
13, kinh số 397, Đại phương đẳng Đại tập kinh, quyển 44 (大方等大



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

84

Chẳng phải đúng thật vậy sao? Đức Phật là bậc 
đạo sư trong ba cõi,1 là đấng cha lành của bốn loài,2 
là bó đuốc sáng soi thấu vô minh, có thể khiến cho kẻ 
mù được thấy, kẻ điếc được nghe, người què được đi, 
người câm được nói. Đế Quân trước đây từng nghe 
lời ca hàm chứa Phật pháp mà xúc cảm, phải dừng xe 
xuống lễ bái cầu đạo, đủ biết đã sẵn có trí tuệ căn lành 
trồng sâu từ đời trước. Do đó mà vừa được gặp Phật 
đã nhất thời dứt sạch ác nghiệp đời trước. 

HAI CÕI ÂM DƯƠNG GIAO NHAU

Đế Quân kể rằng: Ta nhiều đời trước thường làm 
lành lánh dữ, nên trải qua ngàn năm lại tái sinh vào 
đời Thuận Đế, niên hiệu Vĩnh Hòa.3 Trong sách Hậu 
Hán thư có đề cập đến tên Trương Hiếu Trọng, chính 
là ta. Ấy cũng vì ta không quên hẳn danh xưng trong 
đời trước. 

Trong đời ấy, ta tuy không ra làm quan, nhưng 
thừa mệnh Ngọc Đế nên ngày lo việc dương gian, 
đêm đêm lại phụ trách công việc nơi âm ti địa phủ. 
Người đời có những việc ẩn khuất tinh tế, khéo che 

集經 - 卷第四十四), phẩm thứ 12 - Nhật tạng phần trung tam quy tế 
long phẩm - 日藏分中三歸濟龍品第十二. (Chú thích của soạn giả, có 
bổ sung)

1 Ba cõi (tam giới), tức Dục giới, Sắc giới và Vô sắc giới. Tất cả chúng 
sinh trong luân hồi, tùy nghiệp lực lưu chuyển đều tái sinh lên xuống 
qua lại trong 3 cõi này. 

2 Bốn loài, tức các loài thai sinh, thấp sinh, noãn sinh và hóa sinh. Tất 
cả chúng sinh tùy theo nghiệp lực đều sinh ra bởi một trong bốn cách 
này. 

3 Niên hiệu Vĩnh Hòa rơi vào các năm từ 136 - 141 theo Tây lịch. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

85

giấu không ai biết, ta cũng đều biết rõ và ghi chép 
tường tận, cho đến những việc của bọn yêu ma tà đạo 
cũng không ngoài vòng soát xét của ta. 

Lời bàn

Huyện Thái Thương ở Giang Tô có một người, từng 
bị bắt làm sai dịch nơi địa phủ. Cứ vào lúc giữa đêm thì 
thân thể cứng đờ, lạnh ngắt, liền tự thấy mình được âm 
ti giao cho một tấm thẻ bài và một cây gậy. Trên thẻ bài 
ghi tên những người bị âm ti tróc nã. Người ấy một khi 
vừa cầm gậy vào tay, chớp mắt đã thấy mình có khả 
năng xuyên núi vượt biển, đến ngay nơi có người bị 
tróc nã, bắt lấy người đó treo lên đầu gậy. Mỗi lần như 
vậy thường bắt đến mười người, nhưng quảy lên đầu 
gậy chỉ thấy nhẹ như lông hồng. Đến khi trời sáng liền 
trở lại như người thường không khác. 

Người ấy sợ lắm, tìm đủ mọi cách nhưng vẫn 
không sao trốn tránh được việc ấy. Có vị tăng 
khuyên ông xuất gia. Ông nghe lời, từ đó về sau 
không còn bị âm ti sai khiến như trước nữa.

MƯA TÊN XUYÊN THÂN

Đế Quân kể rằng: Ta nhờ tu thiện tích đức trong 
nhiều đời, dần dần được phục hồi thần chức, nhưng 
những mối oan trái xưa kia vẫn chưa trả dứt nên chưa 
được yên. Vì lẽ đó mà lại tái sinh tại vùng Hà Sóc ở phía 
bắc sông Hoàng Hà.1

1 Trong kinh có dạy rằng: “Bao nhiêu kiếp đã qua của mỗi người chúng 
ta, nếu gom xương cốt lại thành đống ắt lớn hơn núi Tu-di, sữa mẹ đã 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

86

Vào lúc tướng Đặng Ngãi mang quân đánh Thục, 
ta ở trong quân đội giữ chức Hành quân Tư mã. Ta 
khuyên Đặng Ngãi theo đường nhỏ trong núi mà đi 
để tránh gặp địch. Khi vào sâu đất Thục rồi, gặp tướng 
Thục là Gia Cát Chiêm. Đặng Ngãi dụ hàng Gia Cát 
Chiêm, hứa sẽ phong cho tước vương ở đất Lang Gia. 
Chiêm không nghe theo, quân hai bên giao chiến. Gia 
Cát Chiêm hết sức trung kiên, chống cự cùng quân 
ta, bắn tên như mưa khiến ta trúng tên toàn thân. Gia 
Cát Chiêm cuối cùng cũng bị bắt giam lại. Ta có ý tìm 
cách cứu Chiêm, nhưng thân thể bị thương quá nặng 
[nên không làm gì được]. Ấy chính là món nợ trước 
kia ở Cung Trì, nay phải chịu báo ứng vậy. 

Lời bàn

Kinh Lăng nghiêm dạy rằng: “Báo ứng của nghiệp 
giết hại, ví như trải qua số kiếp nhiều như số hạt bụi nhỏ, 
vẫn cứ qua lại ăn giết lẫn nhau, như bánh xe xoay tròn 
không lúc nào ngừng.”1 Xét theo đó mà nói thì báo ứng 
của sự việc ở Cung Trì quả là nhanh như chớp mắt mà 
thôi. Nếu như nhận hiểu được điều này, có thể từ nay 
về sau biết sợ báo ứng mà không còn dám phạm vào 
nghiệp giết hại nữa. 

uống hẳn nhiều như nước trong đại dương.” (Chú giải của soạn giả)
1 Đoạn này trích từ kinh Đại Phật Đảnh Như Lai Mật Nhân Tu Chứng 

Liễu Nghĩa Chư Bồ Tát Vạn Hạnh Thủ Lăng Nghiêm (大佛頂如來密
因修證了義諸菩薩萬行首楞嚴經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại 
tạng kinh, tập 19, kinh số 945, do ngài Bát-thích-mật-đế dịch vào đời 
Đường. Kinh gồm 10 quyển, xem ở quyển thứ 8, từ dòng thứ 14, trang 
145, tờ b.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

87

CHẤP CHƯỞNG VIỆC KHOA BẢNG

Đế Quân kể rằng: Ngọc Đế thấy ta nhiều đời học 
đạo Nho, chuyên tâm tận ý nghiên cứu tam phần ngũ 
điển,1 liền giao phó cho ta chấp chưởng quản lý sổ bộ 
của thiên đình ghi chép việc khoa bảng ở nhân gian. 

Hết thảy mọi việc liên quan đến sĩ tử, từ các khoa 
thi nơi quận huyện, cho đến những việc lớn lao như 
quy chế thi cử, quan phục, bổng lộc, ngạch trật, phong 
thưởng... đều phải trình lên ta, cho đến việc bổ nhiệm 
hay bãi chức các vị thừa tướng, ngự sử cũng đều do 
ta chưởng quản. 

Lời bàn

Người thế gian nghe biết ai đó được làm quan khảo 
thí, liền tìm đủ mọi cách để mua chuộc, cầu cạnh, mong 
được chiếu cố. Nhưng vị quan ấy cũng chỉ nắm được 
một phần quyền hạn, không có quyền quyết định tất 
cả, cũng chỉ giữ quyền trong một lần bổ nhiệm, không 
thể kéo dài quá 3 năm. Lại như quan chủ khảo cấp dưới 
cũng không có quyền can dự vào các kỳ thi cấp trên; 
quan coi về quy chế khoa cử cũng không thể can dự vào 
phần việc của quan khảo tuyển. Như vậy, việc thành 
tựu hay thất bại trong khoa cử vẫn là do chính mình 
quyết định trước nhất, tuy rằng cũng có lúc không được 
như mong muốn. Do có nhiều quan hệ phụ thuộc lẫn 
nhau, nên việc mua chuộc đút lót quả thật là rất khó. 
1 Tam phần ngũ điển: các thư tịch cổ phổ biến và được xem là mẫu mực 

để trau dồi kiến thức. Tam phần là các sách của 3 vua cổ đại: Phục Hy, 
Thần Nông và Hoàng Đế. Ngũ điển là các sách của 5 vị: Thiếu Hạo, 
Chuyên Húc, Cao Tân, Nghiêu và Thuấn. Vào thời cổ, người thông 
thạo cả tam phần ngũ điển có thể xem là uyên bác. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

88

Giả sử như có một vị quan khảo thí hết sức sáng 
suốt, chí công vô tư, không bệnh không già, không có 
những việc tang chế trong nhà khiến phải tạm nghỉ 
việc, không thiên lệch cất nhắc học trò của riêng mình, 
không tham muốn tiêu pha tiền bạc, không phải theo 
ý muốn người khác mà hành xử, lại đảm trách từ việc 
thi cử nơi quận huyện cho đến tại kinh đô, từ quan 
viên lớn nhỏ cho đến tể tướng, đại thần, hết thảy đều 
giao cho vị ấy quyết định việc bổ nhiệm hoặc bãi 
chức. Nếu có người muốn mua chuộc cầu cạnh, vị ấy 
cũng không nghe theo. Ví như kẻ noi gương người 
như vậy, có thể gọi là sáng suốt chăng? Bằng cách nào 
có thể noi gương người như vậy? Xin thưa, chỉ cần 
cung kính học làm theo như đức hạnh của Đế Quân, 
góp sức lưu hành những lời răn dạy quý báu của Đế 
Quân là được. 

NGÀY SAU CHỨNG QUẢ

Đế Quân kể rằng: Ta học theo lời Phật dạy, tức 
thời chứng đắc pháp vô phân biệt, sống trên núi cao 
an ổn thanh tịnh, nghĩ thương nhân dân tật bệnh khổ 
não. Bấy giờ, đất Thục gặp nạn lụt lớn, dân chúng 
nhiều người phải trôi giạt ly tán, lại khổ vì dịch bệnh 
truyền nhiễm, cho đến ung nhọt, lao sái đủ các loại 
bệnh. Ta biến hóa thành thường dân, làm một người 
lái thuyền, cứu thoát cả ngàn người bị đuối nước; lại 
hóa làm thầy thuốc, đích thân chẩn bệnh cứu sống 
rất nhiều người. Tại pháp hội trên đỉnh Linh Thứu, 
đức Phật Thích-ca thọ ký cho ta rằng: “Ông ngày sau 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

89

sẽ thành Phật, hiệu là An Lạc Bất Động Địa, Du Hý 
Tam-muội Định Tuệ Vương Bồ Tát, Thích-ca Phạm 
Chứng Như Lai.1

Lời bàn

Trong bản văn dùng “Thứu phong Cổ Phật” (鷲峰
古佛), đó là chỉ đức Thích-ca Như Lai trên đỉnh Linh 
Thứu. Đức Thích-ca là vị Tôn Phật thứ 4 trong ngàn 
vị Phật của Hiền kiếp hiện tại, nhưng dùng chữ “Cổ 
Phật” là ý nói ngài đã nhập Niết-bàn. Thánh hiệu An 
Lạc Bất Động là hiệu của Đế Quân trong tương lai 
khi thành Phật, chỉ là không biết còn phải trải qua 
bao nhiêu hằng sa số kiếp, cúng dường phụng sự bao 
nhiêu đức Phật, rồi mới chứng đắc được quả vị Phật 
ấy. Đâu phải nói rằng hiện nay đã đủ 32 tướng tốt, 80 
vẻ đẹp trang nghiêm, ngồi dưới cội bồ-đề mà thành 
tựu Chánh giác được ngay? Xét vị trí của Đế Quân 
trong hiện tại còn dưới Ngọc Đế, mà chính như Ngọc 
Đế muốn hướng đến quả vị Bồ Tát đã rất là xa xôi khó 
được, huống là Đế Quân hướng đến quả Phật? Nếu 
như nói rằng Đế Quân hiện nay đã thành Chánh giác, 
ấy là tưởng như muốn tôn trọng Đế Quân, hóa ra lại 
vu khống bịa đặt cho ngài. 

1 Như biết rằng Đế Quân trong tương lai chắc chắn thành Phật, thì cũng 
biết rằng tất cả chúng ta tương lai rồi sẽ thành Phật. (Chú giải của 
soạn giả)



90

PHỤ ĐÍNH 5 MỤC HỎI ĐÁP 
 VỀ LUÂN HỒI

1. LÀM SAO TIN ĐƯỢC THUYẾT LUÂN HỒI?

Hỏi: Về thuyết luân hồi, hiện chỉ thấy nói trong kinh 
Phật, Khổng tử chưa bao giờ thấy nói rõ về việc này?

Đáp: Nếu là lý lẽ đúng đắn thì nên tin nhận, cần 
gì phải luận việc đó là trong kinh Phật hay trong sách 
Nho? Nếu chỉ những gì do Khổng tử nói ra mới tin 
theo, thử hỏi tất cả lời Khổng tử đã nói trong suốt một 
đời, nay còn truyền lại hậu thế được bao nhiêu?1 Nếu 
chỉ vì không thấy ghi chép liền cho rằng đó không 
phải đạo của nhà Nho, thì cứ xét như trong Lục kinh, 
Tứ thư,2 không thấy Khổng tử có một lời nào đề cập 
đến cha mẹ mình. Có lẽ nào một nhà Nho mà cả đời 
chẳng có một lời nào nói đến song thân phụ mẫu hay 
sao? Đó là chưa nói đến cái thuyết “Tinh khí vi vật, 
di hồn vi biến - 精氣為物, 遊魂為變” trong Kinh Dịch 
(Hệ từ thượng) cũng chính là lý luân hồi đó thôi. Sách 
Trung Dung luận về chữ “thành”, không nói “vật có 
trước sau” (始終), mà nói “vật có sau trước” (終始); 64 

1 Một bộ Luận ngữ, không quá mười hai ngàn bảy trăm chữ, mà những 
lời do Không tử thực sự nói ra trong đó chỉ có tám ngàn năm trăm lẻ ba 
chữ mà thôi. (Chú giải của soạn giả)

2 Lục kinh bao gồm: Kinh Thi, Kinh Thư, Kinh Lễ, Kinh Nhạc, Kinh Dịch 
và Kinh Xuân Thu. Tứ thư bao gồm các sách Đại học, Trung dung, 
Luận ngữ và Mạnh tử. Trong nguyên bản dùng chữ Tứ tử (四子) để chỉ 
Tứ thư (四書), đó là cách gọi có từ đời Hán trở về sau. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

91

quẻ trong Chu Dịch,1 quẻ cuối cùng không phải quẻ 
ký tế (既濟 - đã xong) mà lại là quẻ vị tế (未濟 - chưa 
xong), những điều đó đều hàm chứa lẽ xoay chuyển, 
tuần hoàn không có điểm kết thúc của muôn vật. Nếu 
không có khả năng thấu hiểu tường tận rõ ràng như 
trong kinh Phật, chỉ dựa vào các bậc thánh nhập thế, 
ắt không thể thấy hết được những việc quá khứ, vị 
lai, cùng những việc trong các cõi thiên thượng, nhân 
gian. Sách Trung Dung, chương 12 nói rất rõ rằng: 
“Đến chỗ cùng cực ấy, tuy thánh nhân cũng có chỗ 
còn chưa biết được”, sao lại rơi vào bệnh hoài nghi 
như thế?

Cây đào cây mận, tuy gặp tiết xuân mới đơm hoa, 
nhưng vốn đã manh nha tiềm phục mầm hoa từ trước 
lúc thu sang lá rụng; khí trời ấm áp tuy xuân về mới 
nhận biết, nhưng dương khí vốn đã bắt đầu phát khởi 
từ sau tiết đại hàn, đông chí. Trong thế gian muôn vật 
đều tự nhiên như thế, sao chỉ riêng đối với con người 
lại nghi rằng không có luân hồi?2

2. THUYẾT LUÂN HỒI CÓ TỪ BAO GIỜ?

Hỏi: Phật giáo bắt đầu truyền đến Trung Hoa vào 
đời Đông Hán, nên thuyết luân hồi đa phần là từ đời 
Hậu Hán về sau, còn vào thời Đường Ngu, Tam đại3 
đều chưa nghe nói đến. 

1 Kinh Dịch được Chu Văn Vương chỉnh lý, bổ khuyết, gọi là Chu Dịch. 
2 Đây cũng lại là một ứng dụng từ cái học “cách vật” của nhà Nho. (Chú 

giải của soạn giả)
3 Tam đại: chỉ 3 triều đại là Hạ, Thương và Chu trong lịch sử Trung Hoa. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

92

Đáp: Ôi, nói như thế quả là uổng công đọc sách 
của người xưa! Há không nghe chuyện vua Nghiêu 
giết ông Cổn nơi Vũ sơn, thần thức hóa làm con gấu 
vàng, vào sống trong vực sâu đó sao?1 Há không nghe 
chuyện Vệ Khang Thúc báo mộng cho người thiếp 
hầu của Vệ Tương Công đó sao?2 Há không nghe 
chuyện Tề Tương Công nhìn thấy con lợn thật lớn, 
người hầu đều nói đó là công tử Bành Sinh đó sao?3 Há 
không nghe chuyện Đỗ Bá hiện hình, dùng cung đỏ 
tên đồng mà bắn Chu Tuyên Vương đó sao?4 Chẳng 
nghe chuyện Hồ Đột gặp thái tử Thân Sanh đã chết 

1 Trích từ sách Sử ký chính nghĩa, 30 quyển, của Trương Thủ Tiết, đời 
Đường, dựa theo sách Sử ký của Tư Mã Thiên mà bình giải, chú thích 
thêm. (Chú giải của soạn giả, có bổ sung) Sách Tả truyện, phần Chiêu 
Công - năm thứ 7, chép rằng: “Xưa vua Nghiêu giết ông Cổn (cha của 
vua Vũ nhà Hạ) nơi Vũ Sơn, thần thức ông hóa làm con gấu vàng, vào 
sống trong khe núi sâu.”

2 Trích từ sách Sử ký của Tư Mã Thiên. (Chú thích của soạn giả có bổ 
sung) Theo Sử ký, trong phần Vệ Khang thúc thế gia, Vệ Tương Công 
là con cháu của Vệ Khang Thúc, có một người thiếp yêu. Người thiếp 
một hôm nằm mộng thấy có đứa trẻ tự xưng là Vệ Khang Thúc nói 
mình sẽ đầu thai làm con bà và muốn được đặt tên là Nguyên. Sau đó 
bà mang thai. Người thiếp đem việc này nói với Vệ Tương Công. Vệ 
Tương Công cho là ý trời, bèn đặt tên cho đứa bé là Nguyên. Sau Vệ 
Tương Công mất, Cơ Nguyên lên nối ngôi, tức là Vệ Linh Công. 

3 Trích từ Tả truyện. (Chú giải của soạn giả) Công tử Bành Sinh là người 
trung nghĩa, bị gian thần hại chết. Tề Tương Công đi săn ở núi Cô 
Phần, bỗng gặp một con vật quái lạ, to lớn như con trâu mà hình dung 
nửa giống cọp, nửa giống lợn. Người hầu đi theo đều nói nhìn rất 
giống công tử Bành Sinh. 

4 Trích từ Mặc Tử truyện. (Chú giải của soạn giả) Chu Tuyên Vương có 
người thiếp rất đẹp là Khiêu nữ, muốn làm chuyện lẳng lơ với quan đại 
phu là Đỗ Bá. Đỗ Bá không thuận theo, cô này liền bịa chuyện gièm 
pha với Chu Tuyên Vương. Tuyên Vương nghe lời bắt tội Đỗ Bá, đày ra 
Vu Tiêu rồi sai người hại chết. Về sau Chu Tuyên Vương nhìn thấy Đỗ 
Bá hiện hình cầm cung tên bắn mình. Vua sợ quá ngã bệnh rồi chết. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

93

nơi đất Khúc Ốc;1 ông già đã chết báo ơn Ngụy Khỏa 
bằng cách kết cỏ đó sao?2 Há chẳng nghe chuyện hai 
đứa bé hiện hình nấp hai bên sườn Tấn hầu, chính là 
hai người Triệu Đồng, Triệu Quát đã bị ông giết trước 
đó?3 Há chẳng nghe chuyện Ngô Vương Phù Sai giết 
Công Tôn Thánh nơi Tư sơn, về sau Thái tể Phỉ tại núi 
này 3 lần hô tên ông đều nghe tiếng đáp đủ 3 lần đó 
sao?4 Há chẳng nghe chuyện quân nước Việt cúng tế 
Ngũ Tử Tư, nhìn thấy chén rượu tự nhiên lay động 
rồi cạn dần như có người uống đó sao?5

Đối với những việc được ghi chép như trên, thử hỏi 
là việc trước thời Hán Minh Đế, hay là sau thời Hán 
Minh Đế? Quý Tử người nước Ngô có nói rằng: “Thân 
thể bằng xương thịt này rồi sẽ quay về với lòng đất, đó 
1 Thái tử Thân Sanh nước Tấn, đã bị cha là Tấn Hiến Công nghe lời 

người thiếp là Ly Cơ hại chết, nhưng vào đời vua Hi Công năm thứ 10, 
mùa thu, Hồ Đột lại gặp thái tử ở đất Khúc Ốc, là đất phong cho thái 
tử trước kia. 

2 Danh tướng Ngụy Thù có người thiếp yêu là Tố Cơ, chênh lệch tuổi tác 
rất lớn. Sợ mình chết đi rồi nàng không nơi nương tựa, nên dặn 2 con 
trai là Ngụy Khỏa và Ngụy Kỳ rằng, sau khi ông chết hãy tìm nhà tử tế 
mà giúp nàng tái giá. Ít lâu sau ông bệnh nặng, lúc hấp hối lại bảo 2 
con hãy chôn sống Tố Cơ theo để bầu bạn cùng ông. Tuy vậy, sau khi 
ông mất, Ngụy Khỏa không làm như lời ông trăn trối, mà vẫn tìm nhà 
danh giá giúp nàng Tố Cơ tái giá, được sống an ổn giàu sang. Ngụy 
Kỳ thắc mắc hỏi anh sao không làm theo lời cha trăn trối, Ngụy Khỏa 
nói: “Cha nói lúc tỉnh táo mới là lời phải nghe theo, còn lúc bệnh nặng 
hấp hối, thần trí rối loạn, đó đâu phải thật là ý muốn của cha.” Cha 
nàng Tố Cơ nhớ ơn Ngụy Khỏa đã không chôn sống con ông lại lo cho 
có cuộc sống tử tế, nên về sau khi Ngụy Khỏa đánh nhau với tướng 
Tần là Đỗ Hồi, ông lúc đó đã chết, liền hiển linh kết cỏ lại thành dây 
làm vướng chân ngựa Đỗ Hồi. Hồi ngã ngựa, bị Ngụy Khỏa bắt được. 

3 Các tích trên đều trích từ sách Tả truyện. (Chú giải của soạn giả)
4 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm. (Chú giải của soạn giả)
5 Trích từ sách Ngô tục truyện. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

94

là mạng sống hết; nhưng hồn phách thì không thể như 
thế được.” Trong một câu nói này có thể thấy ra được là 
có thuyết luân hồi hay không. 

3. THÁNH NHÂN CÓ KHÁC VỚI NGƯỜI PHÀM? 

Hỏi: Những bậc trung thần hiếu tử xưa nay, cố 
nhiên là ngàn năm chẳng mất, nên việc Đế Quân tái thế 
hơn mười bảy đời, không có gì phải nghi ngờ cả. Nhưng 
với những kẻ phàm phu tục tử, khí chất tầm thường, 
một khi đã chết thì hồn phách ắt là tiêu tán, làm sao có 
thể muôn kiếp vẫn tồn tại?

Đáp: Hình hài có lớn nhỏ, lanh lợi hay ngu độn, 
nhưng chân tánh không có lớn nhỏ, lanh lợi hay ngu 
độn. Nếu cứ cho rằng những người tầm thường sau 
khi chết sẽ hoàn toàn diệt mất, thử hỏi vào lúc Đế 
Quân bỏ mạng ở Cung Trì, bất quá cũng chỉ là một 
con rắn mà thôi, nếu theo lý ấy hẳn đã diệt mất rồi, 
làm sao ngày sau còn có Đế Quân? 

4. SAO CÓ NGƯỜI NÓI RẰNG SAU KHI CHẾT THẦN 

THỨC TIÊU TÁN MẤT?

Hỏi: Xem qua những chuyện ghi chép trong 
nhiều triều đại, đã có thể tin rằng thật có chuyện tái 
sinh qua nhiều kiếp, nhưng gần đây xem trong sách 
Tiểu Học của Chu Hy thấy có nói rằng: Con người ta 
sau khi chết, hình hài đã hư hoại thì thần hồn cũng 
theo đó mà tiêu tán mất. Vì thế nên có chút hoài nghi?

Đáp: Sách Tiểu Học ấy cũng có dẫn lời của Phạm 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

95

Văn Chánh,1 nói rằng: Những ai chỉ biết riêng mình 
thụ hưởng giàu sang phú quý mà không biết chia sẻ 
giúp đỡ người trong tộc họ thì ngày sau làm sao nhìn 
mặt tổ tông nơi địa phủ. Đó có phải lời Chu Hy ghi 
chép lại chăng?

- Quả đúng là Chu Hy chép lại. 

Thế nhưng nếu quả thật hình hài hư hoại, thần thức 
phiêu tán, vậy rốt lại còn ai là người nhìn mặt tổ tông? 
Lại như tổ tông cũng đã hình tiêu thần tán, thì còn ai là 
người thấy biết kẻ kia không giúp đỡ thân tộc? Lời nói 
của Chu Hy [ghi chép lại] trước sau bất nhất, tự mâu 
thuẫn với nhau rồi vậy.2

Phàm người muốn ăn trái cây, trước phải loại bỏ 
hạt, muốn ăn thịt, trước phải loại bỏ xương. Nay ông 
đọc sách Tiểu Học, cớ sao lại chỉ riêng chọn lấy phần hạt, 
phần xương mà ăn?

Đến như vua Nghiêu, vua Thuấn, Chu Công, 
Khổng tử đều là những đỉnh Thái sơn, những sao Bắc 
đẩu trong đạo Nho, mà trong Ngu thư, thiên Ích Tắc 
cũng có nói rằng: “Tổ tiên về chứng giám.” 

Lại như trong Chu thư có chép chuyện Chu Công 
nói với ba vị vua3 rằng: “Ta bắt chước theo điều nhân 
nghĩa của vua cha, nên có thể cúng kính quỷ thần.” 

1 Tức Phạm Trọng Yêm (范仲淹), sinh năm 989, mất năm 1052, tên tự là 
Hy Văn, tên thụy là Văn Chánh. 

2 Ý nghĩa của đoạn này vốn là ở trong sách Thượng trực biên (尚直編) 
của Đại sư Không Cốc. (Chú giải của soạn giả)

3 Ba vị vua ở đây là Thái Vương, Vương Quý và Chu Văn Vương. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

96

Khổng tử có nói chuyện tại Đạn Cầm gặp Chu 
Văn Vương, trong giấc mộng lại thân thiết với Chu 
Công Đán.

Những điều đó đều cho thấy rõ rằng thần thức của 
các bậc tiền nhân ngày trước không hề tiêu tán, diệt 
mất. Nếu cho rằng lời nói của các bậc hiền Nho ngày 
trước ắt đáng tin, thì những lời của các vị Nghiêu, 
Thuấn, Chu, Khổng lại càng đáng tin hơn rất nhiều. 
Còn nếu nói rằng những lời của Nghiêu, Thuấn, Chu, 
Khổng chẳng đủ để tin cậy, thì sao vẫn được các hiền 
Nho ngày trước lưu truyền? 

Huống chi, nếu cho rằng người chết quả thật thần 
thức tiêu tán, diệt mất, ắt là các vị hiền Nho ngày 
trước tuy nhiều, nay cũng phải nằm trong số bị tiêu 
tán, diệt mất ấy, vậy cần gì phải có 2 kỳ tế lễ mùa 
xuân và mùa thu mỗi năm? Nếu như nay vẫn thực 
hiện việc tế lễ hằng năm vào hai mùa xuân thu, thì cái 
thuyết thần thức tiêu diệt đó, hậu thế ắt không thể tin 
được, vậy lấy gì để thuyết phục các thế hệ mai sau? 

Mạnh tử khi đọc thiên Vũ Thành trong Kinh Thư 
còn chỉ chọn lọc tin theo trong đó vài ba phần, huống 
gì là sách Tiểu Học của Chu Hy!

5. NGƯỜI SAO CÓ THỂ TÁI SINH LÀM THÚ VẬT?

Hỏi: Thần thức như vậy là không diệt mất, sẽ trở 
lại tái sinh. Nay đã được nghe thuyết về sinh mạng 
như thế, nhưng nếu nói người chết lại hóa làm thú 
vật, thú vật lại có thể tái sinh làm người, điều ấy tôi 
không tin. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

97

Đáp: Hình hài vốn tùy theo tâm thức mà biến 
hiện. Một niệm nhân từ, tức đồng trong cảnh giới trời, 
người. Một niệm hung ác, tức mầm mống ma quỷ, 
súc sinh đã bắt đầu manh nha. Việc lành việc dữ đã có 
sự tương tác qua lại với nhau mà không thuần nhất, 
tất nhiên hai cảnh giới người và thú vật cũng thay đổi 
biến hóa mà không cố định. Nếu như nói rằng hễ cứ 
là người thì nhất định làm người mãi, thú vật cũng 
nhất định làm thú vật mãi, thì ngay lúc bắt đầu phân 
chia người và thú, chẳng phải đã là quá bất công sao?

Có người đến hỏi một vị tăng rằng: “Vì sao thân 
thể con người thì đứng thẳng mà đi, còn thân hình loài 
thú lại phải nằm ngang mà đi?” Vị tăng đáp: “Sinh ra 
làm người, ấy là trong kiếp trước có tâm chính trực, 
ngay thẳng, nên kiếp này thân thể đứng thẳng mà 
đi. Sinh ra làm thú, ấy là trong kiếp trước tâm không 
chính trực, không ngay thẳng, nên kiếp này thân thể 
phải nằm ngang mà đi.”

Tâm ngay thẳng hoặc không ngay thẳng, vốn biến 
đổi trong từng khoảnh khắc, nên hình thể cũng theo 
đó mà biến đổi, nay sinh làm người, mai sinh làm thú, 
chẳng phải chính là lẽ vô thường điên đảo đó sao? 

Lại chỉ riêng con người mới có sự hổ thẹn, do đó 
mà biết sử dụng y phục. Loài thú không biết hổ thẹn, 
mắc cỡ, nên không dùng y phục. Con người lại nhờ có 
phước báo nên hai mùa nóng lạnh biết thay đổi dùng 
y phục thích hợp khác nhau, còn loài thú do thiếu 
phước báo nên chỉ biết chịu đựng nóng lạnh hai mùa 
với bộ lông sẵn có. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

98

Lại nữa, sinh ra làm người là trong đời trước 
thường nói những lời từ hòa, những lời lợi ích, những 
lời thành thật, những lời tôn trọng, kính tin Tam bảo, 
nên trong đời này tùy tâm biến hiện mà miệng có thể 
nói ra đủ điều; còn sinh ra làm thú là trong đời trước 
thường nói ra những lời ác độc, những lời dối trá, 
những lời bới móc, soi mói việc riêng tư của người 
khác, những lời tranh chấp thị phi, những lời nhơ 
nhớp xấu xa, phỉ báng Phật, phỉ báng Chánh pháp, 
không tin nhân quả, vì thế nên đời này tuy có miệng 
mà không thể nói được thành lời, dù chịu cảnh đói 
khát cũng không thể mở miệng xin cứu giúp, dù bị 
hành hạ giết chóc, bị lóc da xẻ thịt cũng phải cam chịu 
chứ không thể nói lời biện bạch, kêu oan hay cầu xin 
tha mạng.1

CHƯA TỪNG BẠO NGƯỢC VỚI 
DÂN, TÀN KHỐC VỚI THUỘC CẤP

Giảng rộng

Từ câu này cho đến trước câu “thấu tận lòng trời”, 
đều là những lời do Đế Quân tự kể ra về công hạnh 
của ngài trong 17 đời qua, để làm căn cứ cho những 
lời răn dạy bên dưới. 

Sáu câu tiếp theo có nghĩa là, đã tự mình làm 
1 Hiểu được như vậy cũng có thể xem là biết vận dụng cái học “cách vật” 

của nhà Nho. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

99

được rồi mới khuyên người khác nên làm theo như 
thế. Riêng một câu “chưa từng bạo ngược với dân, tàn 
khốc với thuộc cấp” có nghĩa là: Nếu mình chưa tự làm 
được, thì không do đâu mà người khác có thể bắt 
chước làm theo.

Kẻ làm quan được dân chúng xưng tụng là quan 
phụ mẫu, xem như cha mẹ của dân, nếu đối xử bạo 
ngược với dân, đó là bất nhân. Những quan viên thuộc 
cấp đều lo việc phụng sự, giúp việc cho ta, cũng không 
khác nào phụng sự nhà vua hay quan trên, nếu đối xử 
tàn khốc với họ, đó là bất nghĩa. 

Nói về sự bạo ngược, không nhất thiết phải là 
hình luật khắt khe, chế định quá nghiêm ngặt, mà có 
thể là những việc như khi thu thuế tiền, thuế ruộng 
của dân lại thúc bách, ép buộc bất hợp lý; hoặc tùy ý 
tăng thêm danh mục để thu về dư thừa; hoặc gặp khi 
thiên tai hạn hán mất mùa không kịp thời báo lên để 
miễn giảm cho dân; hoặc dân có điều oan ức, thỉnh cầu 
lại che giấu, ém nhẹm không trình lên trên; hoặc phân 
xử án kiện, quyết đoán việc tù ngục mà không thận 
trọng lắng nghe dân trần tình đã vội vã kết án; hoặc 
xử sai lầm liên lụy đến quá nhiều người vô tội; hoặc 
sự việc nhỏ nhặt mà cường điệu, phóng đại lên thành 
sự việc lớn lao, quan trọng; hoặc thay vì kết thúc đúng 
kỳ hạn, lại kéo dài dây dưa nhiều ngày sau. Hết thảy 
những việc như thế, xét theo lời dạy của Đế Quân đều 
có thể xem là bạo ngược với dân. 

Nói về sự tàn khốc, không nhất thiết phải là mặc 
sức dùng roi vọt hình trượng đánh đập, hành hạ, mà 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

100

có thể là những việc như nhân lỗi nhỏ nhặt mà trách 
phạt; hoặc nhân sự sai lầm, nhầm lẫn không cố ý mà 
khiển trách; hoặc do tâm tình mừng giận chi phối 
mà đối xử khác biệt chẳng công bình; hoặc tin theo 
những lời sàm nịnh sai sự thật mà tùy ý thưởng đây 
phạt kia, bất công với thuộc cấp; hoặc khi đi xa dùng 
quá nhiều người theo hầu hạ, phục dịch; hoặc sai sử 
người khác mà không quan tâm đến chuyện đói rét 
thiếu thốn của họ. Hết thảy những việc như thế, xét 
theo lời dạy của Đế Quân đều có thể xem là tàn khốc 
với thuộc cấp. 

Than ôi! Khi đang nắm quyền hành chức tước 
mà không biết sử dụng như phương tiện để làm lợi 
cho dân, thì có khác gì vào được kho báu mà lại quay 
về với hai tay trắng! Trong mười bảy đời đã qua, Đế 
Quân thật chưa từng bạo ngược với dân, khốc hại 
với thuộc cấp! 

Trưng dẫn sự tích

KẺ BẠO NGƯỢC, NGƯỜI TÀN KHỐC ĐỀU CÓ THỂ ĐỔI 

TÍNH

Đế Quân kể rằng: Huyện Ngưu Tỳ ở quận Thục1 
có quan huyện lệnh Công Tôn Vũ Trọng, tuy là quan 
thanh liêm nhưng đối đãi với người không có sự 
khoan thứ. Những thuộc hạ giúp việc có chút lỗi nhỏ 
đều bị ông tùy ý dùng hình phạt roi vọt. Ông đến 

1 Đời nhà Tần thống nhất thiên hạ, bỏ nước Thục mà định lại là Thục 
quận, chia ra nhiều huyện. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

101

nhậm chức ở huyện qua một năm thì thuộc hạ hết 
thảy đều bị đánh, không ai còn giữ được da thịt lành 
lặn, những thuộc cấp của ông đều hết sức oán hận. 

Quan huyện lệnh của huyện Tư Thủy là Lại Ân, 
tánh tình tham lam keo kiệt, thường nhận của hối lộ, 
chuyện ăn uống hằng ngày đều bòn rút từ của dân, lại 
để mặc cho thuộc cấp tùy tiện đàn áp bức bách, dân 
chúng hết sức khổ sở. 

Ta vì thương những thuộc hạ và dân chúng ở hai 
huyện này rơi vào cảnh khốn khổ, liền hóa làm quan 
Quận thừa Trương Tôn Nghĩa, giả cách đi kinh lý 
các huyện trong quận, xem xét dân tình, phong tục 
các nơi, nhân đó vạch tội quan huyện Vũ Trọng tàn 
khốc với thuộc hạ, quan huyện Lại Ân bạo ngược với 
dân chúng. Hai vị quan đều khấu đầu van lạy xin tha 
tội. Ta dùng lời răn nhắc cảnh tỉnh, khuyến khích hai 
người cải ác tùng thiện, xong thu hình biến mất. 

Về sau hai vị quan huyện mới biết rằng Quận 
thừa không hề có việc đi kinh lý đến các huyện lần 
ấy, nên cả hai đều cho đó là thần minh hiện hình. Vì 
thế, Vũ Trọng sau đổi tính thành khoan dung tha thứ, 
còn Lại Ân trở thành vị quan thanh liêm. 

Lời bàn

Đế Quân đã căm giận những kẻ bạo ngược, tàn 
khốc như thế, thì phẩm hạnh của ngài đối với dân 
chúng và thuộc cấp như thế nào có thể suy ra mà biết 
được. Đọc sách Cư quan thận hình điều (居官慎刑條) 
của tiên sinh Tưởng Tân Điền, có thể nói rằng mỗi chữ 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

102

mỗi câu đều là lời khuyên răn thẳng thắn, như thuốc 
giải độc. Người làm quan nên cho khắc rõ bài ấy lên 
tường vách trong nha môn, sớm tối thường chú tâm 
đọc lại, từ đó có thể luôn biết tự nhắc nhở mình giữ 
theo đạo từ hòa trung chính, tạo công đức vô lượng. 

CỨU NGƯỜI LÚC NGUY NAN

Giảng rộng
Sự nguy nan có rất nhiều hình thức, nhưng nói 

đại lược không ra ngoài bảy việc: một là nạn nước lụt, 
hai là nạn lửa cháy, ba là bị tù ngục oan uổng, bốn 
là nạn trộm cướp, năm là nạn chiến tranh binh lửa, 
sáu là nạn mất mùa đói thiếu, bảy là nạn dịch bệnh 
truyền nhiễm. 

Gặp người bị nạn nước lụt, lửa cháy, có thể tìm 
cách bảo toàn tính mạng cho người, đó gọi là cứu. 
Gặp người bị tù ngục oan uổng, có thể tìm cách giúp 
người minh oan gọi là cứu. Gặp người bị nạn trộm 
cướp, binh lửa chiến sự, có thể tìm cách giúp người an 
ổn thoát ra gọi là cứu. Gặp người đói rét vì mùa màng 
thất bát, có thể giúp cho cơm ăn áo mặc gọi là cứu. 
Gặp người mắc phải dịch bệnh, có thể dùng thuốc 
men điều trị gọi là cứu.

Hết thảy những sự cứu giúp ấy đều phải phát 
xuất từ tấm lòng chân thành, thấy người bị nạn cũng 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

103

tưởng như chính mình đang bị nạn, nên dốc hết tâm 
lực, trí tuệ để tìm đủ mọi phương cách mà cứu giúp, 
sao cho người ấy được hoàn toàn thoát nạn mới thôi. 

Khi người gặp nạn rồi mới đến cứu, đó là sự cứu 
giúp có thể nhìn thấy được, như Khổng tử nói: “Người 
có nạn, phải đặt mình vào trường hợp của người mà giúp.” 
Lại có một phương pháp khác, khiến cho người tự 
nhiên không gặp sự nguy nan. Cứu giúp theo cách 
này công đức lớn hơn bội phần, như Khổng tử nói: 
“Khiến cho người không gặp phải nguy nan.”

Như vậy là thế nào? Đó là vì, người gặp phải hoạn 
nạn, thảy đều do nghiệp đời trước tạo ra. Đời này 
không gieo nhân xấu, đời sau tự nhiên không gặp quả 
xấu. Nếu có thể khuyên người không phạm vào các 
nghiệp giết hại, trộm cắp, tà dâm, gian dối, đó chính là 
cứu được rất nhiều sự nguy nan cho người. Vì thế, cứu 
người khi sự nguy nan đã xảy ra thì việc cứu giúp đó là 
có giới hạn, mà cứu người từ lúc sự nguy nan chưa xảy 
ra thì sự cứu giúp đó mới là vô cùng tận. 

Cứu người khi đã gặp nạn, đó là việc thiện của 
người bình thường; cứu người bằng cách khuyên 
dạy khiến cho không bao giờ phải gặp nạn khổ, đó 
là phẩm hạnh của hàng Bồ Tát. Cả hai việc ấy đều có 
thể cùng lúc thực hiện, không hề trái nghịch nhau. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

104

Trưng dẫn sự tích

LÀM RÕ ÁN OAN KỲ LẠ

Đế Quân kể rằng: Có người tên Hà Chí Thanh 
sống dưới chân núi Quy Sơn, sinh được hai con trai, 
đặt tên con trưởng là Hà Vô Phương, con thứ là Hà 
Lương Năng. 

Con trưởng lớn lên lấy vợ là con gái Hầu Phủ. 
Qua một năm, Hầu Phủ có bệnh, người con gái ấy xin 
được về thăm, lúc về cùng đi với chồng. Trong lòng 
bối rối nên khi đi để quên cái vòng ngọc hồi môn. Lúc 
sực nhớ ra, còn đang phân vân chưa biết làm sao thì 
Hà Lương Năng đã mang vòng ngọc đuổi theo trao 
cho, lại nói: “Mẹ cũng đang có bệnh, mong anh sớm 
trở về.” Hà Vô Phương nghe vậy thì dặn dò em mình 
hãy bảo vệ chị dâu trên đường về thăm nhà, còn tự 
mình gấp rút quay lại thăm bệnh mẹ. 

Đi được một đoạn, chị dâu ái ngại nên bảo em 
chồng rằng: “Nhà chị cũng chẳng bao xa, không dám 
phiền chú nhọc sức đi theo.” Vì thế, Lương Năng liền 
quay về nhà. 

Đêm đó, nhà họ Hầu chờ mãi không thấy con gái 
về. Sáng ra theo đường mà tìm, thấy một thi thể con 
gái nằm chết, bị chặt mất đầu. Hầu Phủ đau lòng quá 
mà qua đời. Nhà họ Hầu nghi ngờ rằng Lương Năng 
giữa đường muốn cưỡng bức chị dâu, do nàng không 
thuận theo nên giết đi, liền đưa đơn kiện lên quan 
phủ. Lương Năng bị tra tấn bức cung không chịu 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

105

đựng nổi, cuối cùng đành phải nhận tội oan, chịu xử 
tội chết. 

Bấy giờ, thần núi Quy Sơn là Ngải Mẫn mang nổi 
oan đó báo lên, ta liền xem xét sự việc. Hóa ra trong đêm 
ấy có tên cướp hung bạo là Ngưu Tư, cùng vợ là Mao thị 
có chuyện cãi vã, trong lúc nóng giận lỡ tay giết chết vợ. 
Khi ấy, tình cờ lại gặp con gái nhà họ Hầu đang đi một 
mình trên đường, liền bắt về cưỡng bức, lại lấy quần 
áo của nàng tráo đổi với xác chết của Mao thị. Mao thị 
với Hầu thị tuổi tác cũng suýt soát gần nhau nên thân 
hình giống nhau. Ngưu Tư liền chặt đầu Mao thị giấu 
đi, mang xác vứt ra bên đường, rồi bắt Hầu thị mang về 
nhà mình, chẳng ai nhận biết được chuyện ấy cả. 

Ta liền truy tìm hồn phách của Mao thị, khiến cho 
tạm nhập vào thân xác của Ngưu Tư, lại mượn chính 
miệng của Ngưu Tư để nói ra những chuyện đã xảy 
đến cho nàng. Quan phủ nghe qua thấu rõ sự thật, 
truyền mang Ngưu Tư ra chém tại chợ. Con gái họ 
Hầu được trả về nhà, mối oan của Hà Lương Năng 
được sáng tỏ. 

Lời bàn

Người phàm mắt thịt chỉ có thể nhìn thấy hình 
dạng bên ngoài của con người, nhưng quỷ thần có thể 
nhìn thấu cả tâm can. Vì thế nên pháp luật của dương 
gian có thể oan sai, còn sự khiển trách trong chỗ vô 
hình thì không thể nào chạy thoát. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

106

TRỪ BẠO LOẠN, CỨU NGƯỜI HIỀN

Đế Quân kể rằng: Ở làng Bắc Quách có một phú 
ông tên Trí Toàn Lễ. Nhân tiết Trọng Xuân làm lễ tế 
tự, sau đó thì cả nhà lớn nhỏ đều uống đến say mềm. 
Có tên cướp hung bạo là Vương Tài dẫn theo đồng 
đảng đến cướp nhà họ Trí, trói chặt cả thảy nam nữ là 
9 người, lại thêm tỳ thiếp 7 người nữa. Chỉ có người 
vợ Toàn Lễ với 2 cô con gái là Thuấn Anh, Thuấn Hoa 
còn chưa bị trói. Hai cô gái ôm mẹ mà khóc. Vương 
Tài muốn hãm hiếp, cô em liền lớn tiếng mắng rằng: 
“Bọn giặc đói chúng mày dám cướp nhà tao, thần 
minh họ Trương đã biết rõ tội bọn bay rồi.” 

Nói vừa dứt lời thì vị thần tư mệnh trong nhà 
cùng với tổ tiên dòng họ Trí đã cùng nhau đến cấp 
báo lên ta. Ta lập tức phái công tào dẫn trăm âm binh 
đi giải cứu. Ngay khi đó, Toàn Lễ với tất cả mọi người 
trong nhà đều bỗng dưng thấy dây trói tự mở, liền 
cùng nhau xông ra bắt hết bọn cướp trói lại. Quan 
phủ nghe chuyện mang quân đến, liền bắt toàn bộ 
bọn chúng về trị tội. 

Lời bàn

Vương Tài sở dĩ dám đến cướp là vì nhân lúc tất 
cả người nhà đều say khướt, không sức chống cự. Mà 
cả nhà Toàn Lễ đều say khướt, là do trước đó ham vui 
uống quá chén. Ví như chủ nhà biết giữ sự tỉnh táo 
không rối loạn, ắt kẻ lớn người nhỏ trong nhà cũng 
đều duy trì được sự cảnh giác, đâu để phải chuốc lấy 
tai họa từ bên ngoài? 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

107

Đáng sợ lắm thay! Người làm chủ trong gia đình 
không thể không luôn giữ sự tỉnh giác! Nếu người 
không có trí tuệ chân chánh, hiểu biết đúng đắn, ắt 
sẽ bị sáu tên giặc chuyên cướp công đức là mắt, tai, 
mũi, lưỡi, thân và ý dẫn theo bọn đồng đảng là hình 
sắc, âm thanh, mùi hương, vị nếm, sự xúc chạm và 
các ý tưởng, tự cướp lấy hết những của báu trong nhà 
mình, nào phải chỉ riêng Toàn Lễ bị cướp mà thôi đâu!

GIÚP NGƯỜI KHI KHẨN THIẾT

Giảng rộng

Những trường hợp gọi là khẩn thiết không giống 
với những trường hợp gọi là nguy nan. Ta thường nói 
nguy nan để chỉ những chuyện không may bất ngờ 
gặp phải, nhưng sự khẩn thiết thông thường là chỉ 
chung cho những trường hợp thiếu thốn quá nhiều 
về vật chất.

Người đời thường xem tiền bạc như sinh mệnh, 
ấy là muốn giữ cho trong đời sống không bị thiếu ăn 
thiếu mặc, khi bệnh tật ốm đau không thiếu thuốc 
thang, đều là những chuyện khẩn thiết. Nhà có con 
trai, con gái đến tuổi trưởng thành, thì chuyện lo liệu 
hôn nhân cưới gả là khẩn thiết. Nhà có người chết thì 
chuyện tang ma quan quách là khẩn thiết. Tùy theo 
khả năng, sức lực của mình mà trong những trường 
hợp khẩn thiết đó có thể hỗ trợ, phụ lực cho người 
vượt qua, đó gọi là giúp người. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

108

Khổng tử nói: “Thực hành theo đạo lớn thì là 
người của cả thiên hạ. Cho nên, không chỉ yêu lấy 
người thân của riêng mình, không chỉ hiếu kính 
riêng với cha mẹ mình.”

Lại cũng nói rằng: “Đối với tài vật, ghét sự phung 
phí vứt bỏ, cũng không nhất thiết phải giữ làm của 
riêng. Có sức lực, ghét sự lười nhác không ra sức, 
cũng không nhất thiết chỉ làm việc cho riêng mình.”1

Chân thành nhận hiểu thấu đáo những lời trên, thì 
chuyện thiếu thốn khẩn thiết tuy ở người khác nhưng 
cũng không nỡ xem đó là việc của người, mà sẽ nhận 
như là của chính mình. Nếu như có thể xem sự thiếu 
thốn khẩn thiết của người như của chính mình, ắt đời 
đời kiếp kiếp về sau, tự thân mình sẽ chẳng bao giờ rơi 
vào hoàn cảnh thiếu thốn nữa. 

Tiên sinh Trần Kỷ Đằng có nói: “Người đời gọi kẻ 
giàu có là tài chủ, ý muốn nói rằng người ấy có thể 
làm chủ, biết sử dụng hợp đạo lý tài sản của mình.” 
Sự nghiệp gia đình tuy vẫn phải phát triển, nhưng 
cũng nên biết tùy sức mình mà giúp đỡ, chu cấp cho 
người khác. Ngày nay, những người có nhiều tài sản 
thường trở thành nô dịch cho tài sản ấy. Có thể tích 
lũy tài sản, cũng có thể tùy ý sử dụng tài sản, như 
vậy mới đáng gọi là tài chủ. Nếu chỉ biết tích lũy cho 
nhiều tài sản mà không thể tùy ý sử dụng, thì bất quá 
chỉ nên gọi là tài nô, tức kẻ nô dịch của tài sản mà 
thôi. 

1 Những lời này của Khổng tử được trích từ thiên Lễ vận trong Kinh Lễ. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

109

Kinh Ưu-bà-tắc giới dạy rằng: “Nếu bố thí y phục 
cho người, ngày sau sẽ được hình sắc đẹp đẽ diễm 
tuyệt; nếu bố thí thức ăn cho người, ngày sau sẽ được 
sức mạnh vô cùng; nếu giúp người phương tiện soi 
sáng, tự thân mình sẽ được mắt sáng trong sạch nhiệm 
mầu; nếu giúp người phương tiện đi lại, tự thân mình 
sẽ được an vui; nếu giúp người có chỗ ở an ổn, tự thân 
mình sẽ luôn được đầy đủ không đói thiếu.”1

Lại cũng dạy rằng: “Nếu giúp đỡ người khác các 
nhu cầu như cơm ăn, áo mặc, nhà ở... với tấm lòng 
thương yêu, hoan hỷ, sẽ được phước đức nhiều không 
thể đo lường.”2

Trưng dẫn sự tích

NGHÈO GIÀU CHỈ TRONG THOÁNG CHỐC

Đế Quân kể rằng: Khi Thục Đế vừa lên ngôi, năm 
ấy mùa màng mất sạch, đói kém nặng nề lan tràn 
khắp nơi, riêng ở quận Ba Tây lại càng hết sức nghiêm 
trọng. Có người phú nông là La Mật, tích chứa được 
hơn năm ngàn hộc thóc,3 đóng cửa kho giữ chặt không 
chịu bán ra. Lại có người đầy lòng hiệp nghĩa là Hứa 

1 Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 5, trang 1059, tờ a, quyển 5 của 
kinh Ưu-bà-tắc giới (優婆塞戒經). Tổng cộng kinh này có 7 quyển, 
được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 24, kinh số 
1488, do ngài Đàm Vô Sấm dịch vào đời Bắc Lương.

2 Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 19, trang 1059, tờ a trong kinh vừa 
dẫn trên. 

3 Hộc: đơn vị đo lường thời cổ, bằng 10 đấu, mỗi đấu tương đương 
khoảng 5 lít. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

110

Dung, dốc hết tài tản ra cứu giúp người nghèo. Đến 
lúc không còn khả năng tiếp tục giúp nữa, suốt đêm 
ông lại thắp hương khẩn cầu trời cao cứu giúp. Vị 
thần trong huyện là Lai Hòa Tôn mang việc ấy trình 
báo lên ta. 

Ta tấu trình lên Ngọc Đế, có thánh chỉ ban 
xuống thu lấy số thóc trong nhà La Mật phân bổ ra 
để cứu dân nghèo. Ta liền ra lệnh cho thần gió thổi 
tung nhà La Mật, khiến cho tất cả những bao chứa 
thóc bên trong đều bị gió cuốn bay đi, rồi từ trên 
không trung mà rơi xuống khắp nơi, tự gom thành 
từng đống. Người trong huyện đều được một phen 
no đủ. Riêng nhà họ La, tài sản tích chứa chỉ trong 
một ngày bị mất sạch. Người trong huyện nhớ ơn 
Hứa Dung trước đây cứu giúp, nên có nhiều người 
mang thóc đến hoàn trả cho ông. 

Đó cũng là do họ La thấy người gặp tai họa mà 
khoanh tay đứng nhìn hả hê, không ra sức giúp đỡ. 
Khi ấy, Thục Đế phong Hứa Dung làm Huyện tá.1 La 
Mật nghe chuyện ấy, tự thấy hổ thẹn quá mức, liền tự 
treo cổ mà chết. 

Lời bàn

Như thế gọi là thần thông du hí. Chuyện làm mưa 
thóc từ trời xuống, tuy là nhân sự tấu trình của Đế 
Quân, nhưng cái cách bỡn cợt đùa vui với người đời 
như thế, thật ra thì trời cao vẫn thường làm. Xin ghi 
lại đây chuyện ông trưởng giả Lô Chí ngày trước để 
người đọc tiện tham khảo. 
1 Huyện tá: chức quan phụ giúp, trợ lý cho huyện lệnh. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

111

Ở Ấn Độ xưa có trưởng giả Lô Chí, hết sức giàu 
có nhưng lại vô cùng keo kiệt, bủn xỉn. Vợ con, 
tôi tớ trong nhà đều khổ sở vì sự keo kiệt của ông. 
Một hôm trời đẹp, Lô Chí liền lẻn mang bốn đồng 
tiền đi mua rượu thịt, mang ra chỗ một bãi tha ma 
hoang vu vắng vẻ, một mình ăn uống. Nhưng Lô 
Chí vốn không quen uống rượu, nên vừa uống đã 
say. Trong lúc say rượu cao hứng, liền cất lên một 
bài ca rằng:

Nay ta gặp đủ điều may mắn, 
Nhấm rượu ngon khoái lạc cực kỳ. 
Thật hơn xa vua Tỳ-sa-môn,1

Vượt trội cả vua trời Đế Thích.2

Khi ấy, Đế Thích nghe qua lời hát, bật cười nói 
rằng: “Thức ăn của người này bất quá chỉ đáng giá 
bốn đồng tiền, thế mà dám nói là khoái lạc hơn ta. Ta 
phải tìm cách quấy phá hắn mới được.”

Nghĩ thế, liền hóa hình giống như Lô Chí, hiện đến 
nhà ông ta rồi gọi tất cả người trong nhà đến nói rằng: 
“Ta từ trước đến nay đối xử tệ bạc với các người, vốn là 
do bị một con quỷ keo kiệt bám theo trong người mà 
khiến ra như vậy. Hôm nay ta may mắn trong lúc đi 
chơi bên ngoài đã thoát được nó rồi. Nay tất cả các người 
nếu cần gì trong nhà này xin cứ tùy ý lấy sử dụng.” Nói 
rồi liền mở cửa kho, phân phát tất cả cho mọi người, lại 

1 Tỳ-sa-môn Thiên vương, là vị Thiên vương ở cõi này, cung điện đặt tại 
khoảng lưng chừng núi Tu-di. 

2 Vua trời Đế Thích (Thiên Đế Thích), là vị Thiên vương ở cung trời Đao-
lợi. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

112

nói rằng: “Con quỷ keo kiệt ấy hình dạng giống hệt như 
ta, trong chốc lát nữa thế nào nó cũng đến. Các người 
phải đánh đuổi nó đi, nếu để nó vào nhà, ắt sẽ nhập vào 
khiến ta trở lại keo kiệt, bủn xỉn như xưa.”

Người trong nhà đều vâng dạ nghe theo. Bỗng 
nhiên thấy Lô Chí tỉnh rượu quay về, người giữ cửa 
liền đuổi đi, không cho vào. Lô Chí lớn tiếng gọi vợ 
con. Hóa ra cả vợ con ông cũng cầm gậy gộc xông 
ra đánh đuổi ông đi. Lô Chí hết sức kinh hoảng, liền 
đến chỗ mấy người bạn thân than khóc kể lại. Những 
người bạn ấy liền cùng nhau đưa ông về nhà. Vợ con 
Lô Chí nhìn thấy lại nói: “Không phải đâu, nó chính 
là con quỷ keo kiệt, sao các ông lại tin lời nó.”

Mấy người bạn nhìn vào trong nhà thấy Đế Thích 
giả hình Lô Chí, cho rằng Lô Chí quả thật vẫn đang ở 
trong nhà, liền quay sang quát mắng Lô Chí: “Mày là 
con quỷ keo kiệt, sao dám gạt bọn ta.”

Lô Chí khi ấy có miệng không nói thành lời, khó 
lòng biện bạch, liền xoay xở mượn của người quen 
được một khúc vải lụa, định dâng lên vua để kể lể 
oan tình.1 Người giữ cửa không nhận, không cho vào, 
Lô Chí bèn la lớn: “Tôi muốn dâng tài sản, tôi muốn 
dâng tài sản.” Vua nghe thấy, truyền cho ông vào. 

Lô Chí vào trước điện, vừa muốn dâng khúc vải lụa 
lên để kêu oan, bỗng nhiên hai nách khép chặt giữ khúc 
vải lụa lại, dù gắng hết sức lực vẫn không dang tay ra 

1 Theo quy định trong thời ấy, người dân muốn khiếu kiện, kêu oan, 
trước tiên đều phải dâng lên một khúc vải lụa để sung vào công quỹ. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

113

được. Khi ấy, Đế Thích lại biến hóa khúc vải lụa thành 
một bó cỏ. Lô Chí thấy vậy hết sức xấu hổ. Vua liền cười 
lớn mà nói: “Thôi thôi, ông không cần dâng vải lụa, có 
gì oan ức cứ nói nhanh ra đi.”

Lô Chí rơi nước mắt, khóc lóc kể hết sự tình. Vua 
nghe qua rồi, truyền cho đòi cả hai ông Lô Chí cùng 
với vợ con đều đến trước điện. Vua nhìn thấy cả hai 
người, từ giọng nói cho đến hình dạng đều y hệt như 
nhau, liền ra lệnh cởi áo để trần cánh tay ra mà so 
sánh nốt ruồi để nhận dạng, nhưng vẫn thấy giống 
hệt nhau, không thể phân biệt được. Vua liền lệnh đưa 
hai người đến hai nơi riêng biệt, yêu cầu mỗi người 
tự tay viết ra những điều ẩn khuất, bí mật nhất trong 
đời mình. Kết quả chẳng những nội dung đều tương 
đồng như nhau, mà cả nét chữ cũng không khác biệt. 

Khi ấy, đức vua than rằng: “Ta người phàm mắt 
thịt, trong chuyện này dễ bị mê hoặc, không phân 
biệt được. Nay ta nên đến thưa hỏi đức Thích-ca Như 
Lai.” 

Nói rồi lên xe cùng đi với hai ông Lô Chí đến tinh 
xá Kỳ Viên. Đức Phật nhìn thấy liền hướng đến chỗ 
Lô Chí giả mà gọi một tiếng, Đế Thích lập tức hiện 
nguyên hình vua trời. Vua nhìn thấy Đế Thích, lập 
tức quỳ xuống bái lạy, rồi quay sang bảo Lô Chí hãy 
quay về nhà. Lô Chí nói: “Nay tôi quay về nhà thì tài 
sản đã mất sạch hết rồi.”

Đế Thích nói: “Ông làm việc bố thí, tài sản trong 
kho chẳng xê xích gì.”



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

114

Lô Chí nổi giận, nói: “Tôi chỉ tin lời Phật, không 
tin lời Đế Thích.”

Đức Phật bảo: “Ông hãy quay về nhà, lời Đế Thích 
nói đó không sai.”

Lô Chí quay về nhà, quả nhiên thấy tài sản trong 
kho vẫn còn y nguyên không mất mát gì. Từ đó dần 
dần đổi tính, thường làm việc bố thí giúp người, 
không còn keo kiệt bủn xỉn như trước nữa.1 

THƯƠNG XÓT NGƯỜI CÔ ĐỘC

Giảng rộng

Đáng thương thay! Thiên hạ có biết bao nhiêu người 
cô độc, những trẻ em mồ côi, yếu đuối không nơi nương 
tựa. Xưa cha mẹ còn sống, cũng từng được thương yêu 
chiều chuộng, chăm sóc đủ điều, thương quý như ngọc 
ngà; cũng từng được bồng ẵm nâng niu, ôm ấp bảo bọc, 
chỉ lo con nóng lạnh bất thường. Nào ngờ cha mẹ nửa 
đường vắn số, sớm nẻo quy tiên, khiến cho cốt nhục 
chia lìa, chắc hẳn nơi chín suối cha mẹ không khỏi phải 
ôm lòng đau đớn khôn nguôi. 

Than ôi, làm người quan trọng nhất là phải có 

1 Sự trừng phạt của Ngọc Đế khiến cho La Mật mất sạch tài sản, bị dồn 
vào đường cùng đến phải xấu hổ mà tự vẫn. Sự đùa cợt của Đế Thích 
tuy có làm cho Lô Chí khổ sở vì tưởng rằng tài sản đã mất hết, nhưng 
kết cục lại hoàn trả như cũ cho ông ta, khiến La Mật phải tự tâm có 
sự cải hối, chuyển đổi thành người tốt. Thế mới biết pháp Phật nhiệm 
mầu thay! 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

115

tấm lòng suy mình thương người, mới đáng gọi là 
nhân từ khoan thứ. Thử tưởng tượng nếu như con cái 
mình phải lênh đênh phiêu dạt, cô độc khổ sở, bỗng 
có người nhân từ độ lượng giúp đỡ bảo bọc cho, mình 
sẽ cảm niệm ân đức ấy nói sao cho xiết! Cho nên nói 
rằng, người ta ai cũng sẵn có tấm lòng bất nhẫn, nhìn 
thấy kẻ khác khổ sở đớn đau thì không thể khoanh 
tay vô sự đứng nhìn. Thường nuôi dưỡng được tâm 
niệm như thế, đó gọi là người có lòng nhân. 

Còn ít tuổi mà cha mẹ mất sớm, tất nhiên phải trở 
thành côi cút, cô độc. Nhưng theo đó mà suy rộng ra, 
thì những kẻ mà trong họ hàng không có chú bác, trong 
gia đình hiếm hoi anh chị em, cũng đều có thể gọi là cô 
độc. Những gia đình suy vi ít phước, tuổi già mà con cái 
còn nhỏ dại, cũng gọi là cô độc. Lại như những người vì 
việc quan trường bận rộn, hoặc bon chen chốn doanh 
thương, phải trôi dạt tha hương không người thân thích, 
đó cũng gọi là cô độc. Thậm chí như những người đạo 
hạnh cao khiết nhưng bị người khác vu khống làm nhục, 
người đức cao vọng trọng nhưng bị người khác báng bổ, 
khiến cho mọi người xa lánh, cũng gọi là cô độc. 

Những trường hợp gọi là cô độc như thế rất 
nhiều, sự khởi tâm thương xót giúp đỡ cũng có nhiều 
phương thức đa dạng. Dưới đây đưa ra một bài của 
Đế Quân, có thể giúp nhận hiểu và phân biệt rõ hơn.

 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

116

Trưng dẫn sự tích

AN ỦI LÒNG BẠN NƠI CHÍN SUỐI

Đế Quân kể rằng: Quan Sư Thị là Vi Trọng Tương, 
bạn đồng sự cùng ta trong triều, biết nhau đã lâu. Sau 
khi ông chết, không có con trai, chỉ để lại năm đứa 
con gái côi cút không nơi nương tựa. Ta lo lắng trọn 
vẹn việc hôn nhân cho ba đứa đã lớn, còn lại hai đứa 
nhỏ gửi gắm ở nhà quan Tư Gián là Cao Chi Lượng, 
sau đón về làm vợ hai con ta là Minh và Mậu Dung. 

Lời bàn

Con trai mồ côi được người nuôi dưỡng cũng 
thường gặp, nhưng con gái côi cút được người lo lắng 
chu toàn là rất ít có. Nhà họ Vi thật may mắn có được 
người bạn tốt.

Về hai người con của Đế Quân là Minh và Mậu 
Dung, sau vào đời Tây Tấn lại tái sinh làm con Tạ Đông 
Sơn. Sang đời Đường có Thừa tướng Trương Cửu Linh, 
đời Tống có Thừa tướng Trương Tề Hiền, lại như Tư 
Mã Quang, đều là những hậu thân của hai người. 

KHOAN THỨ KẺ LỖI LẦM

Giảng rộng

Khổng tử nói rằng: “Khắc phục chỗ xấu của chính 
mình, không công kích chỉ trích chỗ xấu của người 
khác.” Lại nói rằng: “Nghiêm khắc với chính mình 
mà giảm bớt sự chê trách người khác.”



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

117

Các bậc hiền thánh xưa nay có muôn câu ngàn 
lời răn nhắc, thảy đều khuyên ta phải tự xét lỗi mình. 
Biết tự xét lỗi, ắt lúc nào cũng luôn tự lo việc sửa mình, 
chẳng còn thời gian đâu mà chê trách lỗi người khác. 

Lỗi lầm của người ta có khi là cố ý, cũng có lúc chỉ 
là vô tình. Những lỗi vô tình rất dễ tha thứ, những lỗi 
cố ý thật khó dung tha. Nhưng người học đạo quyết 
chí nuôi dưỡng lòng khoan thứ lại nên chú ý đến việc 
dung thứ cho những lỗi cố ý của người khác. Nếu 
người phạm lỗi cố ý còn có thể tha thứ được, huống 
chi là kẻ phạm lỗi vô tình?

Khi sự việc nghiêm trọng đến mức không thể 
dung thứ mà ta muốn dung thứ thì quả nhiên sẽ rất 
khó khăn, nhưng cũng không thể không cố gắng hết 
sức. Vậy có thể dùng cách nào để khởi tâm tha thứ 
trong những trường hợp này?

Một là hãy nghĩ đến việc người phạm lỗi kia chỉ vì 
không đủ trí tuệ. Thiên hạ đa phần đều là những người 
tầm thường dung tục, sao ta lại muốn đem những 
chuẩn mực của bậc hiền thánh mà trách cứ người khác? 
Nếu không tha thứ được cho người kém hiểu biết, thì 
hóa ra chính ta mới là người thiếu trí tuệ.

Hai là nghĩ đến việc mạng người ngắn ngủi. 
Người sống trong đời này, ngày qua tháng lại khác 
nào như bóng câu qua song cửa, một ngày trôi qua là 
tuổi thọ đã ít đi một ngày; khác nào tử tù đang trên 
đường ra pháp trường, mỗi bước đi là một bước đến 
gần cái chết. Đối với mạng người ngắn ngủi như thế, 
sao có thể không khởi lòng thương xót?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

118

Ba là nghĩ đến sự sai lầm của người khác chính 
là phương thuốc giúp ta sửa lỗi của chính mình. Từ 
trước ta dù có lỗi cũng thường không tự biết được, 
nay nhìn thấy lỗi của người, nhờ đó có thể tự soi xét 
phản tỉnh trong lòng. Cho nên, người ấy có thể xem 
như thầy ta, sao dám đem lòng xét nét trách cứ? 

Nếu khởi tâm suy xét như trên, ắt sẽ có thể tha 
thứ cho cả những điều rất khó tha thứ. Cho nên, khi 
chưa thể khởi tâm tha thứ thì tâm tánh thường nóng 
nảy, bực dọc; sau khi đã tha thứ được cho người thì 
tự nhiên trong lòng được an ổn, bình thản. Tâm tánh 
nóng nảy thì trước mắt tự thấy đầy dẫy chông gai, 
dù con sâu con kiến cũng đủ làm chướng ngại trên 
đường. Tâm an ổn thì rào chắn không tự dựng lên, tự 
nhiên rộng mở tâm hồn, dù kẻ xung khắc với ta cũng 
có thể cùng chung đường tiến tới. 

Hơn nữa, nếu không thể dung thứ cho người có lỗi, 
ắt phải cùng người ấy tranh biện hơn thua, khiến cho 
động lòng tự ái, phải tìm mọi cách để biện bạch, vì thế 
nên muốn người ấy không mắc lỗi nữa nhưng thực tế họ 
càng phạm lỗi nhiều hơn. Ngược lại, nếu có thể tha thứ 
lỗi của người, ắt sẽ khiến người ấy tự thấy xấu hổ, dù ta 
không cầu cho người ấy không mắc lỗi, nhưng người ấy 
cũng tự nhiên ít phạm lỗi hơn. 

Cho nên nói rằng, nhìn thấy lỗi của người khác là 
cửa ngõ của mọi điều xấu ác, mà nhìn thấy được lỗi 
của mình chính là cửa ngõ của mọi điều thiện.1

1 Kinh Đại Bát Niết-bàn dạy rằng: “Thường tỉnh kỷ quá, bất tụng bỉ 
đoản.” (Thường tự xét lỗi mình, không nói chỗ khiếm khuyết của người 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

119

Trưng dẫn sự tích 

TIẾN CỬ KẺ THÙ 

Đế Quân kể rằng: “Cha ta chết,1 vốn là do lời gièm 
pha vu khống của Nam Phong Thành, trong triều đình 
ai ai cũng biết rõ việc ấy. Mối thù hận trọn kiếp đó ta 
vẫn còn chưa quên. Sau khi Nam Phong Thành chết, 
con trai ông là Nam Ôn Thúc lại là người tài năng đức 
độ. Quan Sư Thị họ Vi thường nói với ta: “Con trai của 
Nam Phong Thành ham học không chán, nói ra lời nào 
cũng đều hợp với đạo lý, phép tắc, thật hiếm có trong 
số con em quý tộc hiện nay.”

Ý trời thật khó biết, ai ngờ Nam Phong Thành lại 
có được người con như thế. Lúc bấy giờ, tuy ta đang 
có mối thù không đội trời chung với nhà họ Nam, 
nhưng nghe đến sự đức độ hiền lương của Ôn Thúc 
thì vẫn thường mến mộ, yêu thích. Khi ta thăng chức 
làm quan Đại phu, chức quan Bảo thị còn chưa có 
người thay, ta liền tiến cử Ôn Thúc. Sau quả nhiên Ôn 
Thúc đảm nhận chức quan ấy vô cùng xuất sắc. 

Lời bàn

Vua Nghiêu giết ông Cổn vì tội trị thủy không thành 
công, nhưng con trai ông là Vũ vẫn giúp vua Nghiêu kế 
tục công việc trị thủy và thực hiện thành công. Quản 
Thúc và Sái Thúc là anh em với Chu Công, đều bị lệnh 

khác. ) Xem ra ý nghĩa rất tương đồng. 
1 Đây nhắc lại việc Trương Vô Kỵ bị Chu Lệ Vương lưu đày chết tại đất 

Phiên Dung. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

120

vua giết,1 nhưng Chu Công vẫn là người phụ chính giúp 
Chu Thành Vương. Đế Quân không vì thù cha mà khiến 
cho đất nước mất đi bậc hiền tài, khiến người đức hạnh 
phải bị che lấp không được dùng đến, có thể nói là đã rất 
khéo léo vận dụng đúng chữ hiếu.

Khi tôi đọc sách Lễ ký thấy có câu rằng: “Kẻ thù 
giết cha không thể đội trời chung.” Sau lại đọc Kinh 
điển đạo Phật, thấy có câu rằng: “Hết thảy oán thù 
đều không thể báo hết.” Hai thuyết như thế có vẻ như 
hoàn toàn trái ngược, nhưng mỗi thuyết đều có chỗ 
hợp lý. 

Nhà Nho chỉ căn cứ vào đời sống hiện tại này, nên 
có thù cha mà không báo tức là đã quên ơn dưỡng 
dục. Vì thế cho rằng việc nuôi dưỡng cái tâm “không 
đội trời chung” ấy là hiếu thảo. 

Đức Phật hiểu thấu nhân quả trong ba đời, quá 
khứ, hiện tại và vị lai, thấy được rằng những chúng 
sinh từng làm cha mẹ của ta trong quá khứ thật không 
thể tính đếm hết, lại những kẻ có thù với cha mẹ ta 
cũng là vô số. Như vậy, chính trong số những chúng 
sinh từng là cha mẹ của ta, lại cũng chính là những 
cừu địch của nhau, nhiều đến vô số. Số nhiều như 
vậy, nếu mỗi mỗi đều không đội trời chung, làm sao 
có thể báo thù rửa hận đối với tất cả?

1 Trong nguyên bản chép là ”管、蔡為戮” (Quản, Sái vi lục), nghĩa là 
cả Quản Thúc và Sái Thúc đều bị tội chết. Nhưng theo một số sử liệu 
khác thì khi Chu Công mang quân chinh đông, chỉ giết Quản Thúc 
Tiên, còn Sái Thúc Độ thì lưu đày. Sái Thúc Độ còn có người con là 
Cơ Hồ, là người hiền đức, sau được Chu Công cho nối nghiệp làm vua 
đất Sái. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

121

Huống chi chỉ xét trong đời này, thêm một mối 
cừu thù là cha mẹ phải thêm một sự đối nghịch oán 
hận, cho nên vì muốn dứt nhân duyên đối nghịch oán 
hận cho cha mẹ mà nhẫn nhục không báo thù, xem đó 
mới là hiếu thảo. 

Xét như khi Vũ Vương đánh vua Trụ, Thái Công1 
vác kích theo ra trận, Bá Di cản trước đầu ngựa quyết 
can ngăn,2 như vậy chẳng phải hai người ấy trái 
nghịch nhau như nước với lửa đó sao? Nhưng Mạnh 
tử khi nhắc đến chuyện này lại nói: “Hai ông già ấy, 
đều là những ông già đáng tôn kính nhất trong thiên 
hạ.” Lại cũng chưa từng dám phê phán hai người ấy 
ai tốt, ai xấu. Đối với hết thảy những chỗ khác biệt 
hay giống nhau giữa Nho gia với Phật giáo, đều nên 
quán xét theo lẽ ấy. Được như vậy thì càng đọc nhiều 
kinh Phật, lại càng tinh tường lý lẽ của nhà Nho. Đế 
Quân khuyên người thực hành rộng khắp theo Tam 
giáo chính là vì thế. 

1 Thái Công, hay Thái Công Vọng, hay Khương Thái Công, tức là Khương 
Tử Nha, người cầm quân giúp Vũ Vương đánh Trụ. 

2 Bá Di là hiền sĩ thời đó. Ông nguyên là con vua nước Cô Trúc, chư 
hầu của nhà Thương, tức là bề tôi vua Trụ. Ông được em là Thúc Tề 
nhường cho ngôi vua nhưng không nhận vì không muốn làm trái ý 
cha, liền bỏ nước Cô Trúc mà đi, sau đến với Văn Vương. Khi Văn 
Vương cất quân đánh Trụ, ông cản đầu ngựa, hết lời can ngăn vì cho 
như vậy là bất trung. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

122

RỘNG LÀM NHỮNG VIỆC 
 PHÚC THIỆN,  

TÍCH ÂM ĐỨC, THẤU TẬN 
 LÒNG TRỜI

Giảng rộng

Trong văn trước, từ chỗ “chưa từng bạo ngược với 
dân” đến đây là 5 câu, đều nói những việc mà Đế 
Quân đã làm, tích tụ âm đức, nhưng thật ra không 
thể nào kể hết được, nên dùng hai chữ “rộng làm” là 
để nói khái quát hết thảy. 

Nguyên bản dùng chữ “âm chất” (陰騭), nguyên 
có xuất xứ từ thiên Hồng Phạm (洪范) trong sách 
Thượng Thư (尚書). Căn cứ theo chú thích của Sái 
Trầm (蔡沈) đời Tống thì đó là những việc đã “mặc 
định” (默定), nghĩa là trong chỗ u mặc âm thầm, con 
người không thấy không biết, nhưng đã có sự âm 
thầm định đoạt quyết định sự việc phải như thế. 
Tuy nhiên, hiểu theo nghĩa ấy thì không thích hợp 
với câu văn ở đây, mà nên hiểu theo nghĩa là “âm 
đức” (阴德) mới đúng.1

Nguyên bản dùng chữ “thương khung” (蒼穹), 
nghĩa là “cao xanh”, để chỉ trời cao. Chữ “thương” (蒼) 
nói về màu sắc, chữ “khung” (穹) nói về sự cao rộng. 
1 Chính theo ý này của tiên sinh An Sĩ mà khi Việt dịch chúng tôi cũng 

thường dịch theo nghĩa “âm đức”, rất hạn chế dùng lại chữ “âm chất” 
như nguyên bản. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

123

Nếu nói theo màu sắc, như cung điện mà chư thiên ở, 
thì hợp với chữ “thương”, vì trong kinh nói là có màu 
lấp lánh như ngọc lưu ly xanh. Nếu nói theo hình thể 
đo lường cao rộng, thì hợp với chữ “khung”, vì như 
tầng trời Đao-lợi quả thật cách mặt đất chúng ta đến 
84.000 do-tuần. 

Trưng dẫn sự tích 

LÀM VỊ QUAN TỐT Ở THANH HÀ

Đế Quân kể rằng: Ta từ sau khi lìa bỏ đường ác,1 
sinh ra tại nước Triệu làm con trai Trương Vũ, được 
đặt tên là Trương Huân, sau trưởng thành làm huyện 
lệnh Thanh Hà. 

Ta từ lúc làm quan luôn giữ tâm sáng suốt, khoan 
hậu nhân từ, không nỡ xem thường kẻ dưới. Đối với 
thuộc cấp như bạn hữu, đối với dân chúng như người 
thân trong gia đình. Thuộc cấp có điều sai trái lầm 
lạc, ta giúp sửa đổi cho chính đáng; đối với người lười 
nhác giải đãi thì dùng lời khích lệ, khuyên bảo; đối 
với người thô lỗ cộc cằn thì nhẫn nại dạy dỗ, khiến 
cho cải hối; đối với kẻ quỷ quyệt xảo trá thì tra xét 
tường tận, làm rõ tất cả; đối với kẻ so đo hơn thiệt 
chuyện bổng lộc thì đem đạo nghĩa ra dạy dỗ; đối với 
kẻ tranh biện chê bai chuyện lễ nghĩa pháp chế thì 
đem lẽ tình cảm mà hiểu dụ; đối với kẻ giặc loạn trộm 
cướp, ta liền làm rõ mà bắt phải bồi hoàn tiền bạc 

1 Ý nói từ sau khi Đế Quân được gặp Phật, nghe Pháp. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

124

đúng mực; đối với kẻ gây thương tổn cho người khác, 
ta bắt phải nhận lỗi và bồi thường thiệt hại; đối với kẻ 
lần đầu phạm lỗi có thể khoan dung, ta khuyên răn 
rồi tha thứ; đối với kẻ phạm tội không xuất phát từ 
bản tâm có thể dung thứ, ta cũng tha bổng; cạn hết lời 
lẽ, dốc hết sức lực mà dạy dỗ răn nhắc mọi người noi 
theo đạo lý, phép tắc. Nếu như xảy ra sơ xuất trong 
việc xử án kết tội, có người vì thế chê bai là dung túng 
kẻ xấu, ta đều chấp nhận lắng nghe. 

Ta giữ chức huyện lệnh trong 5 năm, mưa thuận 
gió hòa, dịch bệnh không phát sinh, dân chúng mỗi 
khi cúng tế trời đất đều xưng tán ngợi khen ta. 

Lời bàn

Đời nhà Hán có nhiều vị quan tốt, nhưng liệu có 
ai được từ hòa, thương yêu chia sẻ nỗi khổ của dân, 
đau xót với nỗi đau của dân như Đế Quân chăng? 
Khảo cứu trong thư tịch ghi chép về quan lại, chỉ thấy 
có Trương Vũ là ông quan tà vạy hư hỏng, không thấy 
nói đến người con là Trương Huân làm quan đức độ, 
vậy thư tịch ghi chép liệu có nên tin tưởng hoàn toàn 
được chăng?

ĐẠI TIÊN NÚI TUYẾT SƠN

Đế Quân kể rằng: Ta vào đời Chu U Vương,1 do 

1 Chu U Vương là vị vua cuối cùng của nhà Tây Chu, trị vì từ năm 781 

trước Công nguyên đến năm 771 trước Công nguyên. U Vương bạo 
ngược vô đạo, mê đắm Bao Tự, phế bỏ thái tử và hoàng hậu, bị cha 
của hoàng hậu là Thân hầu khởi binh hợp với nước Tằng và quân 
Khuyển, Nhung kéo về đánh, phải bỏ chạy rồi bị giết ở Ly Sơn. Sau lập 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

125

thẳng thắn can gián mà bị bắt tội chết,1 hồn phách 
không có chỗ về, lẩn quất nơi cung điện than khóc 
trong 3 ngày. Vua nghe tiếng khóc cho là yêu quái, 
lệnh cho quan Đình thị cứ nghe theo tiếng kêu khóc 
mà bắn tên. Ta khi ấy mới bỏ nước của U Vương mà 
đi, một lòng hướng về phương tây. 

Ta đi qua Mân sơn, Nga Mi sơn, rồi rời xa đất 
Thục, bay vượt qua nhiều ngọn núi cao vút, xa trông 
về hướng tây thấy có một đỉnh núi, vừa cao vừa rộng 
ước đến hơn trăm dặm, tuyết phủ giá lạnh, thật không 
phải cảnh nơi trần thế.2 Sơn thần là Bạch Huy nói với 
ta: “Núi ấy tên là Tuyết Sơn. Xưa đức Đa Bảo Như 
Lai tu hành ở đó, qua 8 năm thì thành đạo,3 sao ông 
không lưu lại nơi núi ấy?”

Ta nghe theo lời sơn thần, ở lại núi ấy. Không lâu 
sau Ngọc Đế có chỉ ban xuống phong ta làm Tuyết 
Sơn Đại tiên. 

con trưởng của ông là thái tử Nghi Cửu lên kế vị, tức Chu Bình Vương, 
mở đầu nhà Đông Chu, vì thiên đô về phương đông. 

1 Khi ấy U Vương giận Đế Quân thẳng thắn can ngăn, bắt phải uống 
rượu độc mà chết. (Chú giải của soạn giả)

2 Núi này nằm về biên giới với Thiên Trúc (Ấn Độ), gần nước tên là 
Phạm-diễn-na. Pháp sư Huyền Trang từng đến nơi này. (Chú giải của 
soạn giả)

3 Đức Thích-ca Như Lai từng ở núi này tu hành khổ hạnh 6 năm. Nếu 
nói Đa Bảo Như Lai thì tức là vị Cổ Phật trước đây của Hiền kiếp này, 
sơn thần làm sao biết được? Hơn nữa, danh hiệu của chư Phật còn 
tùy theo mỗi nơi một khác, chẳng giống nhau. Trong kinh có nói rằng: 
“Một danh hiệu có vô số Phật, một vị Phật có vô số danh hiệu.” Do đó, 
chắc hẳn ở đây sơn thần nói Đa Bảo Như Lai là chỉ đến đức Thích-ca 
Như Lai. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

126

Lời bàn

Đế Quân chấp chưởng việc khoa bảng của nhân 
gian, ngang hàng với chư tiên, đều nhờ những việc làm 
phúc thiện thật sự thấu tận lòng trời, chỉ riêng một việc 
này khác biệt. 

Những người được Ngọc Đế ban phong, đều phải 
nghe theo mệnh trời. Trời đã có thể ban cho vinh 
hiển, thì cũng có thể bắt phải bần tiện. Chỉ riêng bậc 
tu hành xuất thế, hoặc được vãng sinh về Tây phương 
Tịnh độ, hoặc tạm tái sinh nơi các cõi trời Tứ thiền 
thuộc Sắc giới, mới có thể tự do tự tại, không phải 
nghe theo mệnh lệnh từ Ngọc Đế. 

NẾU AI CÓ THỂ GIỮ TÂM HIỀN 
THIỆN NHƯ TA

Giảng rộng

Trước phải hiểu rõ ý nghĩa của hai chữ “giữ tâm”, 
sau đó mới giảng đến ý nghĩa “có thể như ta”. Hơn 
nữa, trước hết cần hiểu được “tâm” là gì, sau đó mới 
xét lại ý nghĩa của việc “giữ tâm” với “không giữ 
tâm”. Cũng như dạy người giữ gìn vật báu thì trước 
hết phải chỉ rõ vật báu đó ở đâu. 

Sự phân biệt giữa “lòng người” với “tâm đạo”, từ 
xưa đến nay trong đạo Nho được các bậc hiền thánh 
truyền nối cho nhau, xem đó là mạng mạch chân 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

127

chính. Nhà Nho nói rằng: “Đạo là cội nguồn lớn lao 
phát xuất từ trời”,1 nhưng bất quá đó cũng chỉ là một 
cách nói rất mơ hồ, trừu tượng, lại cũng không phải 
là tông chỉ của cái gọi là “đạo” theo như từ Khổng, 
Nhan2 truyền lại. Thế mà các nhà Nho lại có ý báng 
bổ đạo Phật, hoàn toàn vô cớ tự đưa ra thuyết “Phật 
gốc ở tâm, Nho gốc ở trời”, đâu biết rằng như vậy là 
đã tự hủy hoại đi chính cái “tâm học” rất uyên áo sâu 
sắc ban đầu của Nho giáo, tự nguyện mang bảo vật 
quý giá nhất của đạo Nho mà quy về cho đạo Phật, 
thật hết sức đáng tiếc. Lại có những kẻ hậu học mù 
mịt không hiểu biết, lại hùa theo thuyết ấy mà phụ 
họa. Biết bao giờ mới có được bậc đại thánh hiền đủ 
sức chấn chỉnh sự sai lầm như thế?

Học vấn thánh hiền truyền dạy, không ngoài việc 
giúp ta được tâm tự do tự tại, thoát khỏi mọi sự ràng 
buộc. Tâm đã thoát khỏi mọi ràng buộc, có ai còn trở 
lại cầu điều chi nữa? Một tâm cầu, một tâm thoát, 
dường như là có hai tâm riêng biệt. Nếu không có hai 
tâm riêng biệt, sao lại phân biệt gọi là cầu với thoát? 
Chính ở chỗ này phải tận lực nghiên cứu nghiền 
ngẫm, không thể chỉ xem xét qua loa mà được. 

Nho giáo luận về tâm, đạt đến thuyết “rỗng rang 
sáng suốt không mê mờ, trọn đủ lý lẽ, ứng hóa thành vạn 
sự”, có thể xem là tinh vi thuần khiết đến mức cùng 
cực. Thế nhưng, ý tưởng đó vốn có xuất xứ từ những 
1 Khái niệm này được Đổng Trọng Thư, một nhà Nho danh tiếng vào thời 

Tây Hán đưa ra. 
2 Khổng, Nhan, tức Khổng tử và Nhan Hồi, được xem như những vị tiên 

thánh của đạo Nho. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

128

giảng giải trong các kinh Hoa Nghiêm, Lăng Nghiêm 
của đạo Phật. Xét từ sau thời Khổng tử, Mạnh tử cho 
đến trước thời Chu Đôn Di, Trình Hạo, Trình Di1 thì 
trong Nho giáo không hề có thuyết này. Chu Hy2 
phát khởi thuyết này,3 có thể xem là có công đóng 
góp cho Nho gia.

Năm 18 tuổi, Chu Hy tìm đến theo học với Lưu 
Bình Sơn. Lưu Bình Sơn có ý cho rằng ông muốn theo 
đường khoa cử công danh, liền bảo mở rương sách 
của ông ra xem, chỉ thấy trong đó duy nhất một bộ 
Đại Huệ Thiền sư ngữ lục (大慧禪師語錄), không 
còn gì khác.4 Chu Hy thường cùng Lữ Đông Lai và 
Trương Nam Hiên tìm đến tham bái nhiều vị thiền 
lão thạc đức khắp nơi, riêng đối với thiền sư Đạo 
Khiêm có quan hệ hết sức mật thiết. Ngài Đạo Khiêm 
nhiều lần khai thị, thường răn nhắc cảnh tỉnh ông 
trong sự tu tập.5 Vì thế, trong những chú thích, giảng 
giải của Chu Hy về các sách Đại học, Trung dung, 

1 Chu Đôn Di, cũng thường được gọi là tiên sinh Liêm Khê (濂溪), là 
nhà Nho nổi tiếng vào đời Tống, sinh năm 1017 và mất năm 1073, là 
người khởi xướng một học thuyết sau đó được Trình Hạo (1032-1085) 
và Trình Di (1033-1107) tiếp tục phát triển. Cả ba người đã có những 
đóng góp đáng kể vào học thuyết cũng như tư tưởng của Nho giáo. 

2 Chu Hy tên tự là Nguyên Hối, tự Hối Am, sinh năm 1130, mất năm 
1200, là người kế thừa lý thuyết của Chu Đôn Di nhưng đã phát huy 
đến mức hoàn chỉnh hơn nhiều. 

3 Ở đây muốn nói đến những ý tưởng mới của Chu Hy trong sách Đại 
học chương cú (大学章句). 

4 Việc này có thể xem ở Thượng trực biên (尚直編) và Kim thang biên (
金湯編). (Chú giải của soạn giả)

5 Khi thiền sư Đạo Khiêm viên tịch, Chu Hy có soạn một bài văn tế, được 
chép lại trong Hoành giáo tập (宏教集). (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

129

khi luận về tâm tánh thì phần cốt yếu đều rất gần với 
tư tưởng của nhà thiền. Chu Hy về già sống ẩn dật 
trong nhà tranh vách đất, thường tụng kinh Phật, có 
sáng tác tập thơ “Trai cư tụng kinh” (齋居誦經詩). 
Nếu nói rằng Chu Hy hoàn toàn không biết đến kinh 
Phật thì quả là sai lầm.1 

LUẬN GIẢI VỀ TÂM

TÂM KHÔNG Ở TRONG

Những người mê muội thường cho rằng tâm ở 
trong thân này, đó chỉ là do nhận lầm cái tâm thuộc 
về lục phủ ngũ tạng bên trong cơ thể là tâm, hay trái 
tim, lại cho đó chính là thể rỗng rang linh diệu, mà 
không biết rằng có một tâm hữu hình, hay trái tim, 
tùy thuộc thân xác này thường sinh thường tử, lại có 
một tâm vô hình, hay tâm thức, không tùy thuộc thân 
xác này nên không có sinh tử. 2

Tâm hữu hình, hay trái tim, ở trong thân thể, còn 

1 Có lần Lỗ công đàm luận cùng Khổng tử, nói ra nhiều điều hay. Khổng 
tử khen ngợi, Lỗ công nói: “Đó không phải ý tôi nghĩ ra được, chỉ là 
tôi nghe được từ thầy.” Khổng tử đáp rằng: “Đó là vua đang làm theo 
đúng đạo. Tâm ngay thẳng chính trực là đạo.” Xét theo như việc này 
thì những người yêu kính Chu Hy cũng không cần phải che giấu sự 
thật là Chu Hy học hỏi theo kinh Phật. (Chú giải của soạn giả)

2 Những biện luận như thế này dường như chỉ có giá trị nhiều trong 
nguyên tác, bởi chữ Hán dùng cùng một chữ tâm (心) cho trái tim và 
tâm thức. Trong tiếng Việt thì sự phân biệt giữa trái tim hữu hình với tâm 
thức vô hình là quá rõ ràng và không thể gây nhầm lẫn. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

130

tâm vô hình, hay tâm thức, không ở trong thân thể. 
Nếu như nói hai tâm ấy chỉ là một, ắt là tâm nhân từ 
thương dân của Nghiêu, Thuấn với tâm bạo ngược ác 
độc của Kiệt, Trụ phải cách xa nhau như trời với đất. 
Lại vì sao cùng mắc phải tâm bệnh, mà có trường hợp 
phải chẩn đoán dùng thuốc men, có trường hợp lại 
phải dùng các phương pháp điều trị tâm lý? Do đó 
mà biết là cái tâm cần phải dùng thuốc men với cái 
tâm thiện ác vốn rõ ràng là hai tâm khác nhau. 

TÂM KHÔNG Ở NGOÀI

Lại có người ngờ rằng, cái tâm hữu hình kia đã 
chẳng phải tâm thức, ắt hẳn cái khả năng thấy, khả 
năng biết của ta chính là tâm. Nhưng những đối tượng 
của sự thấy, biết đều là ở bên ngoài, như vậy cho thấy 
cái tâm có thể thấy, có thể biết đó cũng ở bên ngoài. 
Những người này thường ví như việc nhắm mắt quay 
nhìn bên trong không thấy, chỉ có khả năng nhìn thấy 
những vật đối diện mình, không thể từ những chỗ 
bên trong như chân mi, đáy mắt, da mặt mà tự thấy 
được hình thể. Lại ví như thân ở bên ngoài căn nhà, 
tất nhiên chỉ có thể nhìn thấy được tường vách, cửa 
sổ... từ bên ngoài, mà không thể từ ngoài nhìn vào 
thấy được những chỗ ẩn khuất bên trong. Xin thưa, 
không đúng như thế. Cái khả năng biết khổ, biết đau, 
chính là tâm ta. Như người khác uống vị thuốc hoàng 
liên, ta không thể cảm thấy đắng miệng; như muỗi 
chích trên da thịt, ta liền kêu đau, vậy có thể nói rằng 
tâm ở bên ngoài được chăng?



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

131

TÂM KHÔNG Ở KHOẢNG GIỮA

Lại có người ngờ rằng, tâm đã chẳng ở trong, cũng 
chẳng ở ngoài, vậy nhất định là nó có lúc vào trong, 
có lúc ra ngoài, nên phải ở nơi khoảng giữa. Xin thưa, 
không đúng như thế. Nếu có vào ra, tức chẳng phải ở 
khoảng giữa. Nếu xác định ở khoảng giữa, ắt không có 
vào ra. Hơn nữa, biết dựa vào đâu mà gọi là khoảng 
giữa? Nếu cho rằng khoảng giữa đó nằm bên trong da, 
thì vẫn giống như thuyết cũ là tâm ở bên trong. Nếu 
cho rằng khoảng giữa đó nằm bên ngoài da, thì vẫn 
giống như thuyết cũ là tâm ở bên ngoài. Lại tiến xa hơn 
để tìm khoảng giữa, thì bất quá trong các nếp nhăn của 
da cũng chỉ là những cáu ghét dơ bẩn, đó lại là tâm của 
ta được sao?

TÂM KHÔNG PHẢI VỪA CÓ HIỆN HỮU,  

VỪA KHÔNG HIỆN HỮU

Hoặc có người nói rằng: “Nếu tâm không hiện hữu, 
ắt là nhìn không thể thấy, nghe không thể nghe, ăn cũng 
chẳng biết mùi vị. Còn nếu như nhìn có thể thấy, nghe 
có thể nghe, ăn có thể biết được mùi vị, đó tức là tâm có 
hiện hữu. Như vậy, tất nhiên là tâm phải vừa có hiện 
hữu, vừa không hiện hữu?”

Đáp rằng: “Sáu thức đó1 chẳng phải là tâm. Ví như 
khi nhìn thấy người con gái đẹp, tâm liền khởi sinh ái 
nhiễm, đó là do con mắt (nhãn căn) với hình sắc (sắc 
trần) tiếp xúc nhau mà thành nhận biết (nhãn thức). 
Nghe nói đến trái mơ chua thì tự nhiên sinh nước dãi 

1 Tức nhãn thức, nhĩ thức, tị thức, thiệt thức, thân thức và ý thức. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

132

trong miệng, đó là do lưỡi và vị chua tương cảm với 
nhau mà thành thức. Từ nơi rất cao nhìn xuống thấp, 
hai chân tự nhiên run rẩy, đó là do thân với cảm xúc 
thúc bách nhau mà thành thức. Nếu nhận những thức 
ấy là thể tánh rỗng rang linh diệu không mê muội của 
tâm, đó là sai chỉ hào ly mà lệch đi ngàn dặm. Người 
xưa nói rằng:

Cội nguồn sinh tử trong muôn kiếp, 
Người mê không biết nhận chân tâm. 

Chính là nói đến ý nghĩa này. 

TÂM BAO TRÙM HƯ KHÔNG

Trong kinh Lăng nghiêm, đức Phật bảo ngài 
A-nan rằng: “Cả mười phương hư không sinh khởi 
trong tâm ông, chẳng qua cũng chỉ như đám mây 
nhỏ điểm giữa bầu trời mênh mông.”

Đức Phật bảo ngài A-nan bảy lần chỉ ra nơi chốn 
của tâm; bảy lần hỏi, bảy lần đáp, phá sạch tất cả 
những nhận thức sai lầm hư vọng, sau đó mới dần 
dần hiển lộ chân tâm nhiệm mầu sáng suốt, khiến cho 
ngài A-nan được nhất thời tỏ ngộ, có thể nói là một 
cuộc hiển bày hết sức tường tận sâu xa uyên áo. 

Lời bàn

Chữ “tâm” vốn dĩ đã mang nghĩa mơ hồ không rõ 
rệt, chữ “giữ” lại càng không xác định. Nếu vẫn quyết 
lòng phải nói ra cho rõ cái ý nghĩa “giữ tâm”, hẳn chỉ 
càng thêm sai lệch, chỉ nên hướng đến những việc từ 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

133

“chưa từng bạo ngược với dân” cũng như “cứu người lúc 
nguy nan” v.v... mà hiểu rằng đó là chỗ “giữ tâm hiền 
thiện” của Đế Quân, liền cung kính nỗ lực làm theo 
như vậy là được. 

ẮT ĐƯỢC TRỜI BAN PHƯỚC 
LÀNH

Giảng rộng

Câu trên nói “giữ tâm hiền thiện như ta”, đó là 
nhân; câu này nói “trời ban phước lành”, đó là quả. Chữ 
“ắt được” có nghĩa xác quyết, như người trồng dưa ắt 
được hái dưa, trồng đậu ắt được hái đậu, nhất định 
không thể có mảy may sai lệch. Hoàn toàn không 
phải như thuyết của những kẻ uổng đọc sách thánh 
hiền, rằng: “Ý trời tự muôn thuở có thể biết; ý trời 
trong đời suy mạt này không thể biết.” 

Chữ “trời” có thể chỉ hình sắc thể chất nhìn thấy, 
tức là bầu trời; cũng có thể chỉ vị chủ tể của vạn vật. 
Khi dùng chỉ vị chủ tể của vạn vật, thì “trời” có nghĩa 
là thượng đế chí tôn, hay Ngọc Đế. Các nhà Nho về 
sau tránh né không muốn dùng danh xưng “thượng 
đế”, nên dùng chữ “lý” (理) để thay thế, nhưng chữ ấy 
thật chưa đủ nghĩa. Bởi vì người đời nói đến “thượng 
đế” đều có ý kính sợ, nếu chỉ dùng một chữ “lý” để 
thay, đâu có ai kính sợ?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

134

Ví như có người con gái xinh đẹp trong căn phòng 
kín. Có người bước vào phòng ấy, tâm ham muốn 
nhục dục bỗng dưng bùng phát. Chợt nghe có người 
bảo rằng: “Trong phòng này có thánh tượng của Ngọc 
Hoàng Thượng Đế, cô gái ấy đến đây để dâng hương.” 
Khi ấy, cho dù là kẻ cực kỳ xấu ác ắt cũng phải sinh 
lòng kính sợ, chưa hẳn ở ngay trước tượng Ngọc Đế 
mà dám buông thả làm càn. Nhưng nếu thay vì thế lại 
nghe có người bảo rằng: “Nếu ông làm việc càn rỡ như 
thế là hoàn toàn không theo đúng lý. Mà trái nghịch với 
lý, tức là đắc tội với chính danh thánh giáo, không thể 
gọi là người quân tử.” Thử hỏi người ấy trong lúc lòng 
ham muốn nhục dục đang bùng phát mạnh mẽ, có thể 
nghe qua lời ấy mà đột nhiên dập tắt ngay chăng?

Cho nên biết rằng, việc dùng chữ “trời” để chỉ 
Ngọc Đế có thể khuyên răn giáo hóa người học, thật là 
có công với Nho giáo. Nếu chỉ dùng một chữ “lý” mà 
nói, ấy là mở tung cánh cửa buông thả không còn e dè 
sợ sệt cho người trong thiên hạ, nên không thể dùng 
đó mà dạy dỗ giáo huấn được. Nên người xưa có lời 
rằng: “Người người đều biết kính sợ vâng theo đạo lý, đó là 
đầu mối để thiên hạ được an trị. Người người đều không 
biết e dè sợ sệt, đó là đầu mối khiến thiên hạ đại loạn.”

Huống gì trong thế gian này, muôn sự muôn vật 
đều không chỗ nào ra ngoài chữ lý. Nếu nói “trời” là 
lý,1 thì “tính” cũng là lý; các nhà Nho gọi mệnh trời là 

1 Khái niệm về “lý” là một trong những phát triển về nội dung triết học 
trong Nho giáo qua nỗ lực tiếp thu và hoàn chỉnh của các nhà Nho 
từ Trình Hạo, Trình Di trở về sau. Trình Hạo chủ trương: “Thiên tức lý 
dã”, qua đó xem lý là cội nguồn, bản thể của vũ trụ, nên đó tức là trời. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

135

“tính”, rốt lại thì “lý mệnh” cũng gọi là lý. Suy xét ra 
như vậy thật không thể không bật cười. 

Đời Tống, tiên sinh Lục Tượng Sơn1 năm lên 6 
tuổi, một hôm bỗng khởi sinh thắc mắc không biết 
tận cùng của vũ trụ trời đất này là nơi đâu. Suy nghĩ 
mãi về điều này đến nỗi suốt đêm không ngủ được. 
Đến khi đã thành một ông già tóc bạc, mỗi ngày vẫn 
luôn suy nghĩ mà không biết “ông trời” mình vẫn đội 
trên đầu đó thật ra là gì, lại có thể an bày sắp xếp hết 
thảy các loại hữu tình có sinh mạng như thế. 

Tiên sinh Y Xuyên2 tham vấn Thiệu Khang Tiết,3 
chỉ cái bàn ăn trước mặt mà hỏi: “Như cái bàn này 
là nằm trên mặt đất; không biết cả vũ trụ trời đất 
này thật ra là nằm ở đâu?” Thiệu Khang Tiết hết lời 
luận giải lý lẽ về trời đất vạn vật cùng với lục hợp.4 
Y Xuyên kinh hãi thán phục rằng: “Trong đời ta xưa 
nay chỉ được biết duy nhất có Chu Mậu Thúc5 biện 
luận đến mức như thế này.”6

Trình Di lại nói: “Tính dã lý dã” và hiểu khái niệm tính ở đây tức là tính 
thiện của con người. Đoạn này tiên sinh An Sĩ đưa ra các lập luận đều 
để chỉ rõ các khái niệm còn chưa rõ nghĩa của các nhà Nho về “lý”, 
“tính” v.v. . . 

1 Lục Tượng Sơn tức Lục Cửu Uyên, sinh vào năm 1139 và mất năm 
1192, là người tiếp nối những tư tưởng của Trình Di, Trình Hạo nhưng 
đưa ra rất nhiều phát kiến giúp cho hệ thống tư tưởng này được hoàn 
chỉnh hơn. 

2 Tiên sinh Y Xuyên (伊川), tức Trình Di (程頤). 
3 Thiệu Khang Tiết (邵康節) tên thật là Thiệu Ung (邵雍), tự là Nghiên 

Phu, hiệu là Khang Tiết, sinh năm 1011, mất năm 1077. 
4 Lục hợp: chỉ trời đất và bốn phương đông, tây, nam, bắc. 
5 Chu Mậu Thúc: chỉ Chu Đôn Di. 
6 Xem chuyện này trong sách Thánh học tông truyền (聖學宗傳). (Chú 

giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

136

Than ôi, ai dám nói chắc rằng các bậc đại nho xưa 
không hề để tâm nghiên cứu về vũ trụ trời đất? Con 
phù du tuy không biết đến sáng tối trong ngày,1 con ve 
sầu tuy chẳng biết được xuân thu trong năm,2 nhưng cái 
chu kỳ sáng tối với bốn mùa có bao giờ lại vì thế mà mất 
đi chăng? Thế nên phải biết rằng, trong Ba cõi3 quả thật 
có 28 cảnh trời, rất nên phụ đính vào đây sau các thuyết 
của Liêm Khê, 4 Khang Tiết, để giúp cho những ai có sự 
thắc mắc cầu học giống như tiên sinh Y Xuyên cũng có 
thể tìm được lời giải thích. 

Tên gọi các cảnh trời
SÁU CẢNH TRỜI THUỘC CÕI DỤC

Kể từ bên dưới tầng đất nước của thế gian trở lên 
cho đến cảnh trời Tha hóa tự tại đều gọi chung là cõi 
Dục, vì chúng sinh trong cõi này đều có tham dục. 
Từ dưới đếm lên có cả thảy sáu cảnh trời tuần tự kể 
ra như sau:

1. Cảnh trời Tứ vương (四王天 - Tứ vương thiên)

Do bốn vị Đại thiên vương phân chia cai quản 
bốn Đại bộ châu, mỗi châu rộng 42.000 do-tuần. Cung 
1 Đời sống con phù du quá ngắn ngủi chỉ trong phút chốc nên không 

thể biết đến chu kỳ sáng tối của trọn một ngày đêm. 
2 Con ve sầu sống trong mùa hè nên không biết đến mùa xuân trước đó 

và mùa thu sau đó. 
3 Ba cõi (Tam giới): theo kinh Phật thì tất cả chúng sinh trong luân hồi 

đều không ra ngoài ba cõi là cõi Dục (Dục giới), cõi Sắc (Sắc giới) và 
cõi Vô sắc (Vô sắc giới). 

4 Liêm Khê: tức Chu Đôn Di. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

137

điện cư trú của mỗi vị đều nằm trong phạm vi của 
một mặt trời, một mặt trăng. 

2. Cảnh trời Đao-lợi (忉利天 - Đao-lợi thiên)

Tiếng Phạn Trāyastrṃśa, dịch âm là Đao-lợi, 
mang nghĩa là ba mươi ba, nên cũng gọi là Cảnh trời 
33 (Tam thập tam thiên). Giữa trung tâm là nơi cư 
trú của vị Đế Thích, tám phương chung quanh,1 mỗi 
phương đều có bốn vị Đại thần phụ giúp, hợp thành 
đủ số 33 nên có tên gọi như vậy, không phải là từ dưới 
lên trên có 33 tầng trời. Từ mặt đất lên đến cảnh trời 
Đao-lợi là 84.000 do-tuần. 

3. Cảnh trời Dạ-ma (夜摩天 - Dạ-ma thiên)

Từ cảnh trời này trở lên, những người tu tiên không 
hề biết đến, nên các sách của Đạo gia không nhắc đến 
các tên này. 

4. Cảnh trời Đâu-suất (兜率天 - Đâu-suất thiên)

5. Cảnh trời Hóa Lạc (化樂天 - Hóa Lạc thiên)

6. Cảnh trời Tha Hóa Tự Tại (他化自在天 - Tha Hóa Tự 

Tại thiên)

Sáu cảnh trời này, trải qua thời gian mỗi một kiếp 
rồi đều sẽ bị nạn lửa hủy hoại. Trong thời gian tồn tại 
thì thọ mạng dài ngắn cho đến cung điện thành ấp 
như thế nào, hình thể, y phục nặng nhẹ ra sao, đều có 
ghi rõ trong Đại tạng kinh, ở đây không thể kể ra hết. 

1 Tám phương: bao gồm 4 phương chính là đông, tây, nam, bắc và 4 
phương phụ là đông nam, đông bắc, tây nam và tây bắc. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

138

Lời bàn

Đế Quân nói rằng “ắt được trời ban phước lành”, như 
vậy là ai ban? Chính là vị Đao-lợi Thiên vương. Nho 
gia tôn xưng là Ngọc Hoàng Thượng Đế, Đạo gia tôn 
xưng là Ngọc Đế hoặc Ngọc Hoàng Đại Thiên Tôn, 
trong kinh Phật thường gọi là Tam thập tam Thiên 
vương, hoặc Đế Thích, hoặc Thích-đề-hoàn-nhân, 
thật ra cũng chỉ đến một vị thượng đế, có quyền uy 
thống nhiếp hết bốn vị Đại thiên vương. 

MƯỜI TÁM CẢNH TRỜI THUỘC CÕI SẮC

Bên trên cõi Dục có cõi Sắc. Gọi tên như vậy vì 
chúng sinh trong cõi này chỉ có thân thể mang hình 
sắc nhưng không có ái dục nam nữ. Từ dưới tính lên 
có cả thảy là 18 cảnh trời, tuần tự kể ra như sau:

1. Cảnh trời Phạm Chúng (梵眾天 - Phạm Chúng thiên)

2. Cảnh trời Phạm Phụ (梵輔天 - Phạm Phụ thiên)

3. Cảnh trời Đại Phạm (大梵天 - Đại Phạm thiên)

Ba cảnh trời này đều gọi chung là các cảnh trời Sơ 
thiền (初禪天 - Sơ thiền thiên). Mỗi cảnh trời này sau 
khi trải qua thời gian một kiếp cũng đều bị nạn lửa 
hủy hoại. 

4. 	Cảnh trời Thiểu Quang (少光天 - Thiểu Quang thiên)

5. 	Cảnh trời Vô Lượng Quang (無量光天 - Vô Lượng 

Quang thiên)

6.	  Cảnh trời Quang Âm (光音天 - Quang Âm thiên)

Ba cảnh trời này đều gọi chung là các cảnh trời 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

139

Nhị thiền (二禪天 - Nhị thiền thiên). Mỗi cảnh trời 
này sau khi trải qua thời gian bảy kiếp đều sẽ bị nạn 
lụt lớn hủy hoại. 

7. Cảnh trời Thiểu Tịnh (少淨天 - Thiểu Tịnh thiên)

8. Cảnh trời Vô Lượng Tịnh (無量淨天 - Vô Lượng Tịnh 

thiên)

9. Cảnh trời Biến Tịnh (遍淨天 - Biến Tịnh thiên)

Ba cảnh trời này đều gọi chung là các cảnh trời 
Tam thiền (三禪天 - Tam thiền thiên). Mỗi cảnh trời 
này sau khi trải qua thời gian 64 kiếp đều sẽ bị nạn 
gió bão hủy hoại. 

10. Cảnh trời Phước Sanh (福生天 - Phúc Sanh thiên)

11. Cảnh trời Phước Ái (福愛天 - Phúc Ái thiên)

12. Cảnh trời Quảng Quả (廣果天 - Quảng Quả thiên)

13. Cảnh trời Vô Tưởng (無想天 - Vô Tưởng thiên)

Bốn cảnh trời này, cho đến cảnh trời Sắc Cứu 
Cánh sẽ nói bên dưới, cộng chung là 9 cảnh trời, đều 
gọi chung là các cảnh trời Tứ thiền (四禪天 - Tứ thiền 
thiên), không còn bị các nạn lửa, nước và gió (gọi 
chung là tam tai) làm hại được nữa. 

14. Cảnh trời Vô Phiền (無煩天 - Vô Phiền thiên)

15. Cảnh trời Vô Nhiệt (無熱天 - Vô Nhiệt thiên)

16. Cảnh trời Thiện Kiến (善見天 - Thiện Kiến thiên)

17. Cảnh trời Thiện Hiện (善現天 - Thiện Hiện thiên)

18. Cảnh trời Sắc Cứu Cánh (色究竟天 - Sắc Cứu Cánh 

thiên)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

140

Năm cảnh trời này cũng được gọi chung là năm 
cảnh trời Bất Hoàn (五不還天 - Ngũ Bất Hoàn thiên). 

Cả 18 cảnh trời như trên, chư thiên ở đó đều tu tập 
Phạm hạnh thanh tịnh cùng các pháp thiền định phước 
lạc, chỉ là mức độ nhiều ít, sâu cạn không giống nhau. 

Lời bàn

Bên trên cảnh trời Sắc Cứu Cánh là cảnh trời Ma-
hê-thủ-la, uy quyền cao nhất, là chủ tể cai quản thế 
giới Ta-bà này, thống nhiếp cả thảy vạn ức chư thiên 
cảnh trời Tha Hóa, vạn ức chư thiên cảnh trời Hóa Lạc, 
vạn ức chư thiên cảnh trời Đâu-suất, vạn ức chư thiên 
cảnh trời Dạ-ma, vạn ức chư thiên cảnh trời Đao-lợi, 
vạn ức chư thiên cảnh trời Tứ vương, vạn ức các vị 
Nhật thiên tử, vạn ức các vị Nguyệt thiên tử, nhưng 
chư thiên trong cõi Dục đều không được nghe biết 
đến danh hiệu, không được nhìn thấy hình tướng. 

BỐN CẢNH TRỜI THUỘC CÕI VÔ SẮC 

Bên trên cõi Sắc lại có bốn cảnh trời. Một là cảnh 
trời Không Vô Biên, hai là cảnh trời Thức Vô Biên, ba 
là cảnh trời Vô Sở Hữu, bốn là cảnh trời Phi Tưởng Phi 
Phi Tưởng. Chư thiên ở các cảnh trời này chỉ thọ hưởng 
kết quả do tu các pháp thiền định vô sắc, không còn 
nghiệp quả có hình sắc, nên gọi chung là cõi Vô Sắc.

Lời bàn

Cảnh trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng là cao nhất trong 
Ba cõi, chư thiên ở đó có tuổi thọ đến 84.000 đại kiếp, 
nhưng thảy đều chưa thấu rõ được chân tâm sáng suốt 
mầu nhiệm, nên một khi phước trời đã hết vẫn phải trở 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

141

lại lưu chuyển trong luân hồi. Nếu nhìn từ góc độ nhà 
Phật thì đó vẫn là hàng phàm phu chưa giải thoát ra 
khỏi thế gian. Đạo gia tuy cũng nói đến Tam giới, nhưng 
là Thượng giới, Trung giới và Hạ giới, không giống như 
Tam giới hay Ba cõi trong Kinh Phật. 

Phụ đính 2 mục vấn đáp

1. VÌ SAO CÓ NHIỀU CẢNH TRỜI?

Hỏi: Nói về trời, đó là danh xưng của bậc chí tôn, 
không ai bằng được mới có thể gọi là trời, làm sao lại 
có nhiều loại danh xưng, hình sắc khác nhau như thế? 

Đáp: Con người cũng được xem là linh giác trong 
vạn vật, lẽ nào chỉ có thể gọi chung là người mà không 
phân biệt kẻ hiền người ngu, kẻ cao quý, người hạ 
tiện? Trong Kinh dạy rằng: “Giữ tròn Năm giới thì 
được sinh trong cõi người, tu Mười thiện nghiệp thì 
được sinh lên cõi trời.” Tuy nhiên, trong việc làm theo 
Năm giới với Mười thiện nghiệp, lại cũng có những 
mức độ nhiều ít, sâu cạn khác nhau. Cho nên trong 
cõi người, phước đức của mỗi người cũng không 
giống nhau. Chư thiên trong các cảnh trời cũng vậy, 
phước đức của mỗi vị cũng không giống nhau. 

2. SỰ PHÂN CHIA PHÀM THÁNH Ở CÁC CẢNH TRỜI

Hỏi: Trong 28 cảnh trời đã kể trên, cảnh trời nào 
là phàm, cảnh trời nào là thánh? 

Đáp: Có 2 cảnh trời thuộc về phàm, 5 cảnh trời 
thuộc về thánh. Còn lại 21 cảnh trời khác đều là chỗ 
phàm thánh cùng cư trú. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

142

Hai cảnh trời thuộc về phàm là cảnh trời Đại 
Phạm Thiên thuộc Sơ thiền thiên và cảnh trời Vô 
tưởng thuộc Tứ thiền thiên. 

Vì sao vậy? Vì ở cảnh trời Đại Phạm, Đại Phạm 
Thiên Vương không hề biết rằng tất cả chúng sinh 
trong sáu đường1 thảy đều là do nghiệp đã tạo mà 
phải lưu chuyển sinh tử, lại tự cho rằng mình là cao 
quý, chỉ có chính mình mới có khả năng kiến tạo ra 
hết thảy trời đất, người, vật... do đó mà sinh khởi tà 
kiến. 

Còn ở cảnh trời Vô Tưởng, chư thiên toàn là 
những kẻ ngoại đạo trước đây tu tập pháp định Vô 
tưởng mà sinh về đó, được hưởng quả báo 500 kiếp 
tâm thức rỗng không, không có tư tưởng gì, rồi tự cho 
đó là Niết-bàn. Chư thiên cảnh trời này sau khi thọ 
hết quả báo sẽ khởi sinh tà kiến rồi sinh vào địa ngục. 

Năm cảnh trời thuộc về các bậc thánh nằm trên 
cảnh trời Quảng Quả, bao gồm các cảnh trời Vô 
Nhiệt, Vô Thiền, Thiện Kiến, Thiện Hiện và Sắc Cứu 
Cánh, được gọi chung là Ngũ Tịnh Cư thiên hay Ngũ 
Bất Hoàn thiên. Chư thiên ở năm cảnh trời này đều là 
các vị thánh đã chứng đắc Thánh quả thứ ba là quả vị 
A-na-hàm mới được sinh về. 

Ngoài 7 cảnh trời kể trên, còn lại 21 cảnh trời khác 
đều là nơi có đủ hai bậc phàm, thánh, có thể suy ra 
mà biết đều là do được hưởng phước báo từ việc tu 
tập nghiệp lành trong hai cõi trời, người. 
1 Sáu đường: bao gồm 3 đường lành là cõi người, cõi a-tu-la và cõi trời; 

3 đường dữ là địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

143

DO ĐÓ MÀ TA CÓ LỜI DẠY 
NGƯỜI

Giảng rộng

Hai chữ “do đó” nếu xét theo ý nghĩa trước đó là 
do “chưa từng bạo ngược với dân...” thì chữ “dạy” sẽ 
mang ý nghĩa ngăn ngừa điều ác, làm nền tảng chuẩn 
bị cho câu “hết thảy việc ác quyết không làm” ở gần cuối 
bài. Lại nếu xét theo ý nghĩa của 6 câu kể từ “cứu người 
khi nguy nan”, thì chữ “dạy” sẽ mang ý nghĩa khuyến 
khích điều lành, làm nền tảng chuẩn bị cho câu “hết 
thảy việc lành xin vâng theo”. 

Đế Quân sở dĩ thương mà dạy dỗ nhắc lại nhiều 
lần như thế, vì hy vọng rằng chúng ta đều là những 
con người có thể cải hối. Nhưng liệu chúng ta quả 
thật không có gì phải hổ thẹn với lòng chăng? Mạnh 
tử nói: “Không có lòng trắc ẩn thì không phải là người. 
Không có tâm hổ thẹn ghét bỏ điều ác, khiêm cung nhường 
nhịn, cũng không phải là người.” Theo đó mà nói thì làm 
người quả thật khó! 

Muôn vật đều gồm đủ, con người thật đáng tôn 
trọng! Có thể xưng đế xưng vương, con người cao quý 
thay! Sinh ra không vật mang theo, chết đi vẫn hoàn tay 
trắng, con người cùng khổ thay! Món ngon vật lạ qua 
miệng rồi đều thành phẩn dơ hôi thối, con người nhơ 
nhớp thấp hèn thay! Ai cũng từng ở trong bào thai rồi 
từ đó sinh ra, con người kém cỏi thay! Ăn nuốt hết thảy 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

144

muôn loài trên cạn dưới nước, con người tàn nhẫn thay! 
Bên ngoài trang sức lụa là xinh đẹp, trong lòng ẩn giấu 
tên độc gươm sắc, con người xảo trá thay! Gia đình thân 
quyến ràng buộc sai sử, con người thật như nô dịch! Chỉ 
hướng vào thân thể hạn hẹp này mà nhận đó là nhà, con 
người nhỏ bé thay! Dưới ánh mặt trời thì rỡ ràng nhân 
nghĩa, đêm tối ám muội thì việc xấu xa nào cũng không 
từ, con người thật đáng hổ thẹn thay! Sống ngày nay 
không chắc chắn được ngày mai, con người thật mong 
manh thay! Thở ra không hẹn thở vào, con người thật 
yếu đuối thay!

Luận A-tỳ-đàm nói: “Chữ ‘người’ có 8 nghĩa.” 
Kinh Lâu Thán Chánh Pháp dạy rằng: “Người trong 
cõi Diêm-phù-đề nhiều chủng loại khác biệt nhau, cả 
thảy có 6.400 chủng loại.” Thế thì chữ “người” đó nào 
phải dễ nhận hiểu đâu?

Các thuyết về con người

CON NGƯỜI TỪ CẢNH TRỜI QUANG ÂM ĐẾN

Kinh Khởi thế nhân bản1 dạy rằng: “Vào thuở ban 
đầu của kiếp này, tất cả con người đều từ cảnh trời 
Quang Âm giáng xuống, có thể bay lượn trên không 
trung, không từ bụng mẹ sinh ra. Từ khi biết dùng 

1 Kinh Khởi Thế Nhân Bản (起世因本經), được xếp vào Đại Chánh tân 
tu Đại tạng kinh, thuộc Tập 1, kinh số 25, tổng cộng có 10 quyển, do 
ngài Đạt-ma-cấp-đa dịch sang Hán ngữ vào đời Tùy. Xem từ dòng thứ 
6, trang 413, tờ b của quyển 9. Đoạn này không trích nguyên văn kinh, 
chỉ viết lại và có lấy thêm ý cuối từ kinh Đại Lâu thán (大樓炭經), quyển 
6, dòng 14, trang 308, tờ a.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

145

lúa gạo làm thức ăn, con người mới bắt đầu có gân cốt 
xương tủy... phân chia thành hình thể nam nữ khác 
nhau, từ đó mà khởi sinh ái dục.”

Lời bàn

Giống loài con người từ một cảnh trời thuộc cõi 
Sắc mà ra,1 nên khi tạo tác các hình tượng thiên thần 
đều phỏng theo như hình người. 

CON NGƯỜI TỪ BỐN ĐẠI MÀ SINH RA

Vạn vật ở thế gian bất quá không ra ngoài bốn đại 
là địa, thủy, hỏa, phong, nên con người là do khí chất 
của bốn đại ấy mà thành hình. Xương thịt là từ địa 
đại; các chất dịch như nước mắt, nước mũi, đàm dãi... 
là từ thủy đại; hơi ấm là hỏa đại; mọi sự vận động là từ 
phong đại.2

Lời bàn

Luận theo Ngũ hành3 thì có thêm hai yếu tố là kim 
(kim loại) và mộc (cây gỗ) mà không đề cập đến phong 
đại. Riêng địa đại có thể hiểu là bao gồm cả kim và 
mộc, nhưng thiếu phong đại thì không thể có sự vận 
động. Ví như có dùng ngũ tạng phối với ngũ hành, 
1 Cảnh trời Quang Âm là cảnh trời thứ 6 từ dưới lên thuộc cõi Sắc. 
2 Thật ra, sự phân chia tất cả các yếu tố bao gồm trong sự vật thành bốn 

đại chỉ mang ý nghĩa tượng trưng. Ta có thể hiểu như địa đại tượng 
trưng cho tất cả các chất rắn, thủy đại tượng trưng cho tất cả các chất 
lỏng, độ ẩm, hỏa đại tượng trưng nhiệt độ, nhiệt năng, và phong đại 
tượng trưng cho sự vận động, lưu chuyển. 

3 Thuyết Ngũ hành của Nho giáo và Đạo giáo bao gồm 5 yếu tố là kim 
(kim loại), mộc (cây gỗ), thủy (nước), hỏa (lửa) và thổ (đất). 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

146

thì ngoài ngũ tạng còn có thân xác, hóa ra có vẻ như 
tương phản, thiếu căn cứ thuyết phục. Vì thế, thuyết 
ngũ hành đã bị thuyết tứ đại đánh đổ. 

CON NGƯỜI LÀ MỘT TRONG BỐN CÁCH SINH RA  

THUỘC SÁU ĐƯỜNG

Bốn cách sinh ra bao gồm: thai sinh (sinh ra từ bào 
thai), noãn sinh (sinh ra từ trứng), thấp sinh (sinh ra 
từ môi trường ẩm ướt) và hóa sinh (sinh ra từ sự biến 
hóa). Con người thuộc về loại thai sinh. 

Sáu đường bao gồm các cảnh giới: trời, người, 
a-tu-la, địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. Cảnh giới con 
người được xếp thứ hai trong số đó. 

Lời bàn
Con người vốn không hề có sự quyết định trước 

chắc chắn sẽ thuộc loại thai sinh, mà là do nghiệp 
duyên thúc đẩy vào loài thai sinh, lại cũng không hề 
có sự quyết định trước chắc chắn sẽ sinh ra làm người, 
mà là do nghiệp duyên thúc đẩy mới sinh làm người. 
Dù mang tên họ thế này thế khác, chẳng qua chỉ là 
tạm thời trong cõi thế; dù cung trời hay địa ngục, 
chẳng qua cũng chỉ là chốn nương thân trong một 
kiếp phù du ngắn ngủi như chớp mắt mà thôi. 

CON NGƯỜI CÓ MƯỜI THỜI KỲ 

Sách Pháp uyển châu lâm1 nói rằng: “Con người có 
mười thời kỳ. Thứ nhất là thời kỳ hình thành màng tế 
bào, thứ hai là thời kỳ hình thành tế bào dạng bọc, thứ 
ba là thời kỳ hình thành dạng khối nhỏ, thứ tư là thời kỳ 
hình thành khối thịt tròn, thứ năm là thời kỳ hình thành 

1 Xem Pháp uyển châu lâm (法苑珠林) - Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, 
tập 53, kinh số 2122, quyển 5, bắt đầu từ dòng 5 trang 307, tờ b. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

147

tay chân, thứ sáu là thời kỳ hài nhi, thứ bảy là thời kỳ 
thơ ấu, thứ tám là thời kỳ niên thiếu, thứ chín là thời kỳ 
thanh niên cường tráng, thứ mười là thời kỳ già yếu.”1

Lời bàn

Năm thời kỳ trước là nói các giai đoạn còn ở trong 
bào thai, năm thời kỳ sau là nói giai đoạn từ sau khi ra 
khỏi bào thai. 

HÌNH DẠNG MẶT NGƯỜI GIỐNG NHƯ HÌNH DẠNG 

CÕI ĐẤT

Kinh Khởi thế nhân bản2 nói rằng: “Cõi Nam 
Diêm-phù-đề rộng 7.000 do-tuần, hướng bắc mở rộng, 
hướng nam hẹp lại. Vì thế, khuôn mặt con người ở cõi 
ấy cũng có hình thể tương tự như hình dạng cõi đất.”

Lời bàn

Địa hình châu Bắc-câu-lô có hình vuông nên 
khuôn mặt người ở cõi ấy cũng vuông vắn. Châu 
Đông Thắng Thần có địa hình tròn, nên khuôn mặt 
người ở cõi ấy cũng tròn trịa. Châu Tây Ngưu Hóa 
có địa hình như nửa mặt trăng, nên khuôn mặt người 
ở cõi ấy cũng phát triển to lớn ở phần trên não mà 
bên dưới nhỏ hẹp lại. Do đó suy rộng ra, như chim 

1 Thật ra sách Pháp uyển châu lâm đã trích lại toàn bộ đoạn này từ kinh 
Đại Bát Niết-bàn (大般涅槃經), bản dịch Hán văn của ngài Đàm-vô-
sấm, quyển 38, phẩm thứ 12 - Bồ Tát Ca-diếp, phần 6. Xem nguyên 
bản trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 12, kinh số 374, bắt đầu 
từ dòng 16 trang 588, tờ b. Xem bản Việt dịch của Đoàn Trung Còn 
và Nguyễn Minh Tiến (NXB Tôn giáo - 2009), tập 7, quyển 38, trang 
173-174. 

2 Kinh Khởi thế nhân bản (起世因本經) đã dẫn chú trên. Xem đoạn trích 
này từ dòng thứ 24, trang 366, tờ b của quyển 1. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

148

đậu trên cây, lông cánh hình giống cây; thú đi trên cỏ, 
lông trên thân giống như cỏ. 1

NGƯỜI CÓ SÁU CĂN, SÁU TRẦN, SÁU THỨC

Sáu căn là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý; sáu trần 
là hình sắc, âm thanh, mùi hương, vị nếm, sự xúc 
chạm và các pháp. Khi mắt thấy hình sắc, tai nghe âm 
thanh, căn và trần đối nhau mà khởi sinh thức từ đó. 

Lời bàn

Cùng là sáu căn đó, khi kẻ phàm phu sử dụng thì 
khởi sinh thành sáu tình,2 sáu nhập, sáu cảm thọ, sáu 
ái nhiễm, ấy là sáu tên giặc; nhưng với hàng Bồ Tát thì 
đó là sáu thần thông. Như vậy có thể hiểu được việc 
chư thiên thấy nước là lưu ly, còn ngạ quỷ thấy nước 
là máu mủ, vốn cũng cùng một lẽ như vậy mà thôi.

LÀM NGƯỜI NÊN HỌC GIÁO PHÁP MƯỜI HAI NHÂN 

DUYÊN

Kinh Pháp Hoa dạy rằng: “Vô minh duyên nơi hành,3 
hành duyên nơi thức,4 thức duyên nơi danh sắc,5 
1 Đây cũng có thể xem là ứng dụng cái học “cách vật” của Nho gia. (Chú 

giải của soạn giả)
2 Sáu tình: khởi sinh từ sáu căn, thành nhãn tình, nhĩ tình v.v. . . 
3 Vô minh chỉ những phiền não si ám từ đời trước, duyên chỉ những nhân 

tố do đó mà sinh ra, hành là những nghiệp đã tạo, chỉ cho các nhân 
ngu si hôn ám từ đời trước, do đó mà tạo nghiệp. (Chú giải của soạn 
giả)

4 Thức ở đây chỉ vọng niệm vừa sinh khởi lúc ban đầu, muốn vào thai 
mẹ. (Chú giải của soạn giả) 

5 Danh sắc ở đây chỉ sau khi vào thai mẹ, các căn bắt đầu hình thành. 
(Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

149

danh sắc duyên nơi sáu nhập,1 sáu nhập duyên nơi 
xúc,2 xúc duyên nơi thọ,3 thọ duyên nơi ái,4 ái duyên 
nơi thủ,5 thủ duyên nơi hữu,6 hữu duyên nơi sinh,7 
sinh duyên nơi già chết, khổ não, buồn đau.8 Vô minh 
diệt ắt hành phải diệt, hành diệt ắt thức phải diệt, 
thức diệt ắt danh sắc phải diệt, danh sắc diệt ắt sáu 
nhập phải diệt, sáu nhập diệt ắt xúc phải diệt, xúc 
diệt ắt thọ phải diệt, thọ diệt ắt ái phải diệt, ái diệt 
ắt thủ phải diệt, thủ diệt ắt hữu phải diệt, hữu diệt 
ắt sinh phải diệt, sinh diệt ắt già chết, khổ não, buồn 
đau phải diệt.”9

1 Khi đã có sáu căn, về sau tất nhiên phải nhập với sáu trần, do đó mà 
gọi là sáu nhập. (Chú giải của soạn giả) 

2 Ở đây chỉ vào độ tuổi lên ba, lên bốn, khi tiếp xúc với các trần còn chưa 
biết gì nên chỉ gọi là xúc. (Chú giải của soạn giả)

3 Ở đây chỉ thời kỳ khoảng 5, 6 tuổi đến 12, 13 tuổi, đã có khả năng thọ 

nhận, thâu nạp các trần cảnh vào tâm thức. (Chú giải của soạn giả) 
4 Ở đây chỉ từ độ tuổi 14, 15 cho đến 18, 19 tuổi, do tham muốn chạy 

theo âm thanh, hình sắc mà khởi tâm ái nhiễm. (Chú giải của soạn giả)
5 Ở đây chỉ từ sau độ tuổi 20, tham dục càng mạnh mẽ, nên chạy đuổi 

mong cầu nơi trần cảnh không lúc nào ngừng. (Chú giải của soạn giả)
6 Ba cõi (Tam giới) cũng được gọi là Ba cảnh có (Tam hữu), vì đời này 

đã có cảnh giới thiện ác, nhất định đời sau phải có sinh tử. (Chú giải 
của soạn giả)

7 Đây muốn nói là trong tương lai nhất định lại phải tái sinh trong sáu 
đường. (Chú giải của soạn giả)

8 Đây chỉ trong đời sống vị lai rồi cũng phải chịu cảnh già, chết. (Chú 
giải của soạn giả)

9 Tuy nguyên bản nói là trích từ kinh Pháp Hoa nhưng chính xác là đoạn 
này được trích từ Thiêm Phẩm Diệu Pháp Liên Hoa Kinh (添品妙法蓮
華經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 9, kinh 
số 264. Kinh này có tổng cộng 7 quyển, do các ngài Xà-na-quật-đa và 
Cấp-đa cùng dịch. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 2, trang 159, 
tờ c, quyển 3.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

150

Lời bàn

Chỉ biết rằng thân này do mẹ sinh ra mà không 
biết cha cũng góp phần, ấy là trẻ con. Chỉ biết rằng 
thân này do cha mẹ trời đất sinh ra, mà không biết 
còn do nghiệp duyên đời trước, ấy là kẻ dung tục tầm 
thường.

Tôi hết sức phản đối thuyết “trời sinh thánh 
nhân”. Nếu quả trời có thể sinh được thánh nhân, ắt 
phải thường sinh thánh nhân. Như trời đã sinh vua 
Nghiêu, vua Thuấn, tại sao lại còn sinh vua Kiệt, vua 
Trụ? Nếu trời không ngăn được việc vua Kiệt, vua 
Trụ sinh ra, thì cũng không thể quyết định việc vua 
Nghiêu, vua Thuấn ra đời. Thế thì làm sao nói rằng 
trời có thể sinh ra người?

Có những kẻ cưới thêm thê thiếp, cầu khẩn nhiều 
nơi mà vẫn không có con; lại có những kẻ chưa kịp 
cưới xin, quan hệ bừa bãi, trong lòng chỉ sợ mang 
thai, nhưng rồi vẫn cứ mang thai; xem đó thì biết việc 
sinh con không chỉ là riêng do cha mẹ mà thành. 

TUỔI THỌ CON NGƯỜI XƯA NAY CÓ KHÁC BIỆT

Trong Kinh nói rằng: “Vào thời tăng kiếp, khởi 
đầu tuổi thọ trung bình của con người được 10 năm, 
sau đó cứ trải qua 100 năm thì tuổi thọ lại tăng thêm 
được 1 năm; cứ như vậy tăng mãi cho đến khi tuổi 
thọ con người đạt đến 84.000 năm thì dừng. Từ đó 
về sau cứ trải qua 100 năm thì tuổi thọ lại giảm đi 1 
năm, cứ như vậy giảm mãi cho đến khi tuổi thọ chỉ 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

151

còn 10 năm là thấp nhất. Khi tuổi thọ trung bình của 
con người là 10 năm, lại bắt đầu tăng dần như trước. 
Sự biến đổi tăng giảm này cũng giống như trong năm 
có những lúc ngày dài đêm ngắn, lại có những lúc 
ngày ngắn đêm dài, cứ như vậy mà tuần hoàn mãi 
mãi không dứt.”1 

Lời bàn 

Đức Thích-ca Như Lai ra đời vào lúc tuổi thọ 
trung bình của con người là 100 năm, nên vào đời vua 
Thành Khang rất nhiều người sống thọ đến gần trăm 
tuổi, như Vũ Vương thọ 93 tuổi, Văn Vương thọ đến 
97 tuổi. Thời Đường Ngu trước Văn Vương hơn ngàn 
năm, nên tuổi thọ tăng hơn 10 năm,2 vua Vũ thọ 106 
tuổi, vua Thuấn thọ 110 tuổi, vua Nghiêu thọ đến 117 
tuổi. Đế Khốc trị vì đến 70 năm, như vậy có thể đoán 
là tuổi thọ cũng rất cao. Chuyên Húc trị vì đến 78 
năm, so với Đế Khốc còn cao hơn. Thiếu Hạo trị vì 84 
năm, so với Chuyên Húc lại cao hơn nữa. Hoàng Đế 
trị vì 100 năm, so với Thiếu Hạo là tuổi thọ phải cao 
hơn. Viêm Đế ở ngôi đến 140 năm, so với Hoàng Đế 
lại càng cao hơn nhiều. Từ đó suy ra trước thời Phục 
Hy có kỷ Nhân Đề, kỷ Tuần Phỉ, kỷ Tự Mệnh v.v...3 

1 Ở đây không nói rõ là kinh nào, nhưng chúng tôi tìm thấy nội dung 
tương tự trong sách Phật Tổ thống kỉ (佛祖統紀) do ngài Chí Bàn soạn 
vào đời Tống, tại trang 299, tờ a, quyển 30. Sách này có tổng cộng 
54 quyển, được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh ở tập 49, kinh 
số 2035.

2 Theo đây mà xét thì chúng ta đang ở trong giai đoạn tuổi thọ giảm dần. 
3 Các tên kỷ ở đây thuộc về 10 kỷ (Thập kỷ). Theo truyền thuyết từ thời 

cổ đại thì từ khi trời đất mới hình thành, Nhân Hoàng giữ ngôi trị dân, 
cho đến năm thứ 14 triều Lỗ Ai Công vào đời Xuân Thu (480 trước 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

152

trở ngược đến thời Nhân Hoàng1 trị dân, chẳng biết 
đã mấy mươi vạn năm qua, nên anh em Nhân Hoàng 
có 9 người, cộng chung cả triều đại truyền đến 45.600 
năm. Trở ngược đến thời Địa Hoàng rồi Thiên Hoàng, 
cũng không biết là bao nhiêu vạn năm, nên cả 2 vị ấy 
đều có tuổi thọ đến 18.000 năm. 

Những điều trên đều được truyền lại trong sử 
sách, có thể khảo chứng rõ ràng. Các nhà Nho đời sau 
thấy nói về tuổi thọ ngày xưa đến mấy vạn năm cho 
là hoang đường, liền hết sức nỗ lực chỉnh sửa, loại bỏ 
đi những điều như thế, quả thật là kiến thức quá hẹp 
hòi. Những người viết sử thời xưa ghi chép truyền lại 
các điều ấy không phải là vô căn cứ. Khổng tử sinh 
vào thời nhà Chu suy vi, vẫn có thể thấy được những 
chỗ thiếu sót của người chép sử, huống chi các vị sử 
thần từ thời Đường Ngu về trước, lẽ nào lại dối trá 
ghi chép những điều vô nghĩa vào chánh sử hay sao? 

Than ôi, mắt không nhìn thấy con gấu to, lại cho đó 
là con ba ba có 3 chân, ấy thật không phải vật quái lạ, 
mà do kiến thức của người chưa đầy đủ. Từ thời Chu 
Chiêu Vương đến nay lại đã trải qua 3.000 năm nữa, 
tuổi thọ trung bình của con người giảm thêm 30 năm, vì 
thế hiện nay xét thấy những người có tuổi thọ cao cũng 
đều ở mức trên dưới 70 tuổi. Đọc qua nhiều sách vở, mới 
thấy những lời trong kinh Phật là đúng thật. 

Công nguyên), cộng cả thảy là 2.760.000 năm, phân chia thành 10 kỷ, 
bao gồm các kỷ mang tên: Cửu Đầu, Ngũ Long, Nhiếp Đề, Hợp Lạc, 
Liên Thông, Tự Mệnh, Tuần Phỉ, Nhân Đề, Thần Thông, Sớ Cật. 

1 Nhân Hoàng là vị vua thứ ba trong truyền thuyết Trung Hoa. Trước ông 
là Địa Hoàng (thứ hai) và Thiên Hoàng (thứ nhất). 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

153

Hàn Xương Lê1 trong bài “Phật cốt biểu” nói rằng: 
“Đời thượng cổ không có Phật mà người ta sống thọ, 
đời sau có Phật mà người ta yểu mạng hơn.” Nói như 
vậy là đâu biết rằng hiện nay đang thời giảm kiếp? 
Vào thời tuổi thọ con người đến 80.000 năm thì 500 
tuổi mới tính chuyện dựng vợ gả chồng. Thời đầu 
nhà Chu, 30 tuổi mới lập gia đình. Hiện nay, chưa 
quá tuổi 15 đã tơ tưởng chuyện ái tình, miệng còn hôi 
sữa đã nói ra toàn những lời tục tĩu! 

THÂN NGƯỜI XƯA NAY CÓ KHÁC BIỆT

Trong thời giảm kiếp, cứ trải qua 100 năm thì 
thân thể lại ngắn đi 1 tấc, qua 1.000 năm ắt ngắn đi 
1 thước.2 Vào thời đức Thích-ca Như Lai ra đời, thân 
người cao trung bình 8 thước.3 Đến nay4 đã trải qua 
hơn 2.000 năm, thân người ngắn đi 2 thước, nên hiện 
nay chiều cao trung bình chỉ vào khoảng trên dưới 
6 thước. Nói chung, khi tuổi thọ trung bình tăng lên 
ắt thân người cũng theo đó mà cao lớn hơn, khi tuổi 
thọ trung bình giảm, ắt thân người cũng theo đó mà 

1 Tức Hàn Dũ (韓愈), một người có văn tài nhưng phản bác đạo Phật. 
Ông nổi tiếng với bài văn tế đuổi được cá sấu. Bài Phật cốt biểu ông 
viết năm 819, dâng lên vua Đường Hiến Tông để can ngăn việc vua 
tổ chức rước Xá-lợi Phật. Hiến Tông nổi giận ra lệnh xử tử, nhờ có một 
số các quan hết sức xin cho nên mới thoát chết, nhưng bị giáng chức 
xuống làm Thứ sử ở Triều Châu, một vùng rất xa xôi hẻo lánh. 

2 Các đơn vị tấc, thước, trượng được dùng ở đây là đơn vị đo lường thời 
cổ của Trung Hoa. Mỗi trượng bằng 10 thước, mỗi thước bằng 10 tấc. 
Mỗi tấc chỉ tương đương khoảng 3 cm. 

3 Hóa thân của đức Phật cao 1 trượng 6 thước. (Chú giải của soạn giả)
4 Tức vào thời tiên sinh An Sĩ (1656-1739). 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

154

thấp bé hơn. Cho đến sau thời kỳ phát sinh thiên tai 
dịch bệnh, tuổi thọ con người càng gần mức thấp 
nhất, thân người lại càng thấp bé hơn, chỉ khoảng 
hai gang tay, hoặc ba gang tay, có thể dùng những 
loại lúa đề, lúa bại1 mà cho là lương thực tốt nhất; để 
tóc dài che thân, xem đó là y phục đẹp nhất; những 
dụng cụ dùng thường ngày đều chế tác theo hình 
dạng của binh khí như đao kiếm, côn trượng...2

Lời bàn

Có người khai quật ngôi mộ cổ trước thời Tùy 
Đường, tìm thấy bộ xương người rất lớn, so với bộ 
xương của người đời nay dài hơn đến 2 thước. Tôi có 
khảo cứu trong sách “Thiên nhân cảm thông ký”, thấy 
viết rằng: “Di chỉ nền kinh đô nước Thục trước đây, 
nằm trên núi Thanh Thành, hiện nay là đất Thành 
Đô, xưa kia vốn là một vùng biển cả.”

Xưa vào thời đức Phật Ca-diếp,3 có người đi theo 
dòng sông Tây Nhĩ,4 khi thuyền ngang qua vùng 
này bỗng thấy trên bờ có một con thỏ, liền giương 
cung bắn, không biết rằng thỏ ấy vốn là thần biển 
hóa thành. Thần biển nổi giận, liền quật tung chiếc 
thuyền ấy lên, lật úp xuống, khiến cho đất cát lấp cạn 
1 Lúa đề (稊), lúa bại (稗), là những giống lúa có hạt cực nhỏ. 
2 Hiện nay, những trâm cài tóc, bông tai. . . của phụ nữ cũng thường 

được làm theo hình dạng như cây đao, lưỡi búa. . . (Chú giải của soạn 
giả) 

3 Đức Phật Ca-diếp là một trong 7 vị Phật quá khứ, ra đời trước đức Phật 
Thích-ca, vào lúc tuổi thọ trung bình của con người là 20.000 năm. 

4 Xưa kia gọi là đầm Diệp Du, ngày nay là Nhị Hải, cũng gọi là Tây Nhị 
Hải, nằm về phía đông huyện Đại Lý, tỉnh Vân Nam. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

155

khúc sông ấy mà thành đất bằng. Đến triều Tấn, có vị 
tăng thấy vùng đất ấy có nhiều kẻ nứt, liền theo vết 
nứt mà đào xuống tìm được nhiều bộ xương người 
cùng với đáy thuyền. Những bộ xương người đều dài 
đến hơn 3 trượng. Đó là vì vào thời đức Phật Ca-diếp 
thì tuổi thọ trung bình của con người đến 20.000 năm. 

Tôi cũng có đọc sách “Khổng lý ký”, thấy có đoạn 
viết: “Đôi dép của Khổng tử, theo đơn vị đo lường 
hiện nay dài một thước ba tấc.” Như vậy có thể thấy, 
bàn chân của Khổng tử hoàn toàn không giống như 
bàn chân của người hiện nay. Tôi lại đọc thấy trong 
sách “Chu lễ” nói rằng “cán rìu dài 3 thước, bề ngang 
3 tấc”, như vậy cho thấy cánh tay của người thời đó 
không giống với cánh tay của người thời nay. Cho đến 
y phục, dụng cụ, chén bát... của con người cách nay 
trăm năm, chắc chắn cũng đều to lớn hơn so với hiện 
nay. Há chẳng phải là do thân người dần dần nhỏ đi 
nên vật dụng cũng theo đó mà nhỏ hơn đó sao?

PHƯỚC BÁO CỦA CON NGƯỜI XƯA NAY CÓ KHÁC 

BIỆT

Con người quan trọng nhất là đức hạnh, nhờ đó mới 
có phước báo. Sau khi tuổi thọ trung bình giảm dần thì 
hết thảy mọi điều khác đều sút giảm, đức hạnh cũng 
theo đó mà suy giảm, phước báo mất dần đi. Có thể kể 
sơ lược ra đây như là bảy món báu1 sẽ mất dần; ngũ cốc 
thu hoạch dần dần ít hơn; chuyện ăn mặc ngày càng khó 
1 Bảy món báu: gồm vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu và mã 

não. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

156

kiếm đủ hơn; hình thể dung nhan ngày càng xấu xí hơn; 
năng khiếu bẩm sinh ngày càng hôn ám, ngu muội hơn; 
tinh thần dần suy nhược hơn; phong tục ngày càng cao 
ngạo hơn; thân quyến ngày càng ít hòa thuận nhau hơn; 
thuế khóa, sai dịch ngày càng nặng nề, khắc nghiệt hơn; 
các tai nạn như lửa cháy, nước lụt, trộm cướp ngày càng 
hoành hành mạnh mẽ hơn; pháp Phật dần dần bị suy 
tàn; người hiền ngày càng suy tổn; các nhà Nho chân 
chính ngày càng hiếm thấy; những kẻ báng bổ Phật 
pháp ngày càng phát triển mạnh; những người giàu có 
ngày càng keo kiệt, bủn xỉn hơn... 

Lời bàn

Sách vở ngôn từ của thế tục hẳn có những lúc 
không đúng thật, nhưng những gì được trích ra từ 
Kinh điển thì mỗi chữ mỗi câu luôn được chứng minh 
đúng đắn. Xét như vào thời Tam đại, người người đều 
sử dụng vàng ngọc để trao đổi tính toán, số lượng rất 
nhiều, chưa từng sử dụng toàn bạc nén. Cho đến triều 
Hán về sau mới bắt đầu dùng bạc làm tiền tệ.1 Nhưng 
lúc đó các nước nhỏ cũng vẫn còn sở hữu được các 
loại trân bảo quý giá như ngọc dạ quang, châu chiếu 
thừa,2 không đến nỗi quá hiếm thấy như ngày nay. 
Ngày nay phải sử dụng loại bạc phẩm chất kém, lại 
thường cho đồng đỏ vào bên trong, ấy là vì bạc trắng 
tốt không đủ dùng nên phải dùng thêm đồng thay 

1 Đại thần thời Hán Vũ Đế là Tang Hoành Dương dùng bạc đúc thành 
tiền. (Chú giải của soạn giả)

2 Ngọc dạ quang, châu chiếu thừa đều là những loại châu ngọc có khả 
năng tự phát sáng. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

157

bạc. Như thế chẳng phải đúng là bảy món báu mất 
dần đi đó sao?1

Một trăm mẫu2 ruộng vào đời nhà Chu chỉ tương 
đương với 22 mẫu thời nay.3 Số lượng thu nhập từ 22 
mẫu đó có thể nuôi ăn được 9 người. Sức ăn của mỗi 
người thời xưa lên đến một đấu gạo,4 số lượng mỗi người 
ăn hết trong một năm ước chừng hơn 70 thạch của ngày 
nay,5 9 người phải mất hơn 600 thạch, tính ra mỗi mẫu 
ruộng có thể thu hoạch được khoảng hơn 30 thạch. Ngày 
tôi còn nhỏ được biết ở quê tôi mỗi mẫu ruộng chỉ thu 
hoạch được khoảng 3 hay 4 thạch. Kể từ năm Quý Hợi6 
đời Khang Hy trở về sau, mỗi mẫu ruộng trước đây thu 
hoạch được 3 thạch đều sút giảm, không còn thu hoạch 
được đến số ấy. Như thế chẳng phải đúng là ngũ cốc thu 
hoạch dần dần ít hơn đó sao?7

1 Người xưa nói bách kim (百金) tức là chỉ 100 nén vàng. Hán Văn Đế 
nói rằng: “Tài sản của 10 hộ dân thuộc loại trung bình là 100 nén 
vàng.” (mỗi nén là 10 lượng) Xem trong sách “Tôn tử binh pháp”, 
quyển thượng, có viết rằng: “Sử dụng 100.000 quân, mỗi ngày chi phí 
hết ngàn vàng.” Nếu như ngàn vàng đó mà hiểu là ngàn lượng vàng, 
thì tài sản trung bình của mỗi người dân đời Hán chỉ đạt số 10 lượng 
vàng, mà chi phí lương thực khí giới cho mỗi một người lính trong một 
ngày chỉ dùng đến một phần mười lượng vàng, liệu như vậy có hợp lý 
chăng? (Chú giải của soạn giả) 

2 Đơn vị đo lường ngày xưa, mỗi mẫu là một diện tích vuông vức 4 cạnh 
đều bằng 60 trượng, không giống như mẫu tây hay hecta ngày nay. 

3 Tức vào thời tiên sinh An Sĩ. 
4 Mỗi đấu bằng 10 thăng. 
5 Mỗi thạch bằng 10 đấu. Nếu tính theo như giai đoạn về sau thì mỗi thăng 

tương đương khoảng 1 lít, nên mỗi thạch bằng khoảng 100 lít. Nhưng 
nếu tính theo trọng lượng thì mỗi thạch bằng 120 cân.

6 Tức năm 1683. 
7 Vào khoảng các niên hiệu Long Khánh, Vạn Lịch triều Minh, có người 

trong lúc tu sửa chùa Tiến Nghiêm ở Côn Sơn, tìm được trong đống 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

158

Vào thời cổ, nước nào không tích chứa nhu yếu 
đủ dùng được đến 10 năm thì gọi là “không sung 
túc”, không đủ dùng được đến 6 năm thì gọi là ở mức 
“nguy cấp”. Như vào thời hưng thịnh của hai triều 
Hán Đường, so ra cũng chỉ là “không sung túc”. Còn 
như hiện nay, chỉ cầu mong cho được đến mức “nguy 
cấp” của xưa kia mà còn không thể được! Như thế 
chẳng phải đúng là chuyện ăn mặc ngày càng khó 
kiếm đủ hơn đó sao?

Vào thời cổ, các bậc vua chúa công hầu cao quý 
vẫn thường hạ mình tìm đến giao du với các bậc ẩn sĩ 
nơi thâm sơn cùng cốc; hàng khanh tướng được người 
tôn kính vẫn chịu khó nhọc đi bộ mà không ngồi xe. 
Hiện nay thì khác, người vừa mới phụng mệnh làm 
quan đã lập tức lên mặt khinh miệt những kẻ tri giao 
bằng hữu, còn bọn sai nha tiểu tốt cũng ngang nhiên 
ngồi xe che lọng. Như thế chẳng phải đúng là phong 
tục ngày càng cao ngạo hơn đó sao? 

Vào thời cổ, các bậc cao tăng khi đến gặp vua, 
vua không dám gọi thẳng bằng tên, mà khi ban chiếu 
thư cũng tôn kính gọi là thầy. Đường Thái Tông soạn 
bài tựa “Tam tạng Thánh giáo tự”, hết lòng bày tỏ sự 
khâm phục, tôn sùng Phật giáo. Khi Pháp sư Huyền 
Trang thị tịch, Đường Cao Tông hay tin liền nói với 
các quan hầu cận rằng: “Trẫm đã mất đi một báu vật 
của quốc gia.” Liền ngưng việc triều chính trong 5 

ngói cổ một vật tượng hình bó lúa, quả thật là cổ vật từ đời Đường. 
Bông lúa nhìn thấy dài đến hơn một thước, theo đó mà ước tính thì 
mỗi mẫu ruộng phải thu hoạch đến hơn 10 thạch. Bông lúa ngày nay 
không dài quá 4 tấc. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

159

ngày.1 Niên hiệu Cảnh Long năm thứ 2 đời Đường 
Trung Tông,2 vua sắc cho Cao An sai Thôi Tư Lượng 
lo việc nghênh tiếp Đại sư Tăng-già đến kinh đô, nhà 
vua cùng với trăm quan đều cúi đầu tự xưng là đệ tử.3 
Niên hiệu Hiển Khánh năm thứ nhất đời vua Đường 
Cao Tông,4 vua ban sắc chỉ rằng, tất cả tăng ni trong 
nước nếu có vi phạm vào pháp luật, phải áp dụng 
theo giới luật nhà Phật mà xử trị, không được xử 
giống như dân thường.5 Vào triều Tống Chân Tông, 
vua ban chiếu lệnh cho dân trong nước phải tránh 
không được gọi tên húy của thiền sư Chí Công, phải 
xưng là Bảo Công.6 

Đời Tống, các vua Thái Tổ, Thái Tông, Chân Tông, 
Nhân Tông, Cao Tông, Hiếu Tông thảy đều ủng hộ phát 
triển mạnh mẽ Phật pháp, có lúc các vua thân hành lễ bái 
nơi chùa chiền, có khi lại cung thỉnh chư tăng vào hoàng 
cung thuyết pháp, đều là những việc làm hưng thạnh 
Phật pháp. Ngày nay những kẻ trí thức thường cao ngạo 
bướng bỉnh, đa số khi gặp tượng Phật không lễ bái, gặp 
bậc cao tăng cũng không kính lễ. Như thế chẳng phải 
đúng là pháp Phật dần dần bị suy tàn đó sao?

1 Xem Cao tăng truyện. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức năm 708. 
3 Trích từ các sách “Kim thang biên” và “Thống kỷ”. (Chú giải của soạn 

giả)
4 Tức năm 656. 
5 Trích từ sách “Đường thư”. 
6 Xem trong sách “Chí Công thiền sư hậu hành trạng” (誌公禪師後行

狀). Sách này do thân phụ của Trương Nam Hiên là Trung Hiếu Công 
biên soạn. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

160

Khổng tử, Nhan Hồi xây dựng sự nghiệp giáo hóa chỉ 
quý trọng việc tự thân thực hành, không xem trọng việc 
nói nhiều; nhấn mạnh ở việc tự sửa đổi hoàn thiện bản 
thân, xem nhẹ việc chỉ trích người khác. Mạnh tử phản 
bác Dương Chu, Mặc Địch, đó là chuyện vạn bất đắc dĩ, 
cũng ví như các vị thuốc đại hoàng, ba đậu,1 thầy thuốc 
giỏi chỉ thỉnh thoảng mới dùng đến một lần, không thể 
mỗi ngày đều dùng. Ngày nay, những kẻ thư sinh còn 
chưa đỗ đạt, góp nhặt được năm ba câu nghị luận phỉ 
báng Phật pháp đã tự xem mình như Trình, Chu2 tái thế. 
Lại có những đám trẻ con miệng còn hôi sữa, chỉ quen 
thói khoa trương khoác lác lại tự ý chủ trương lập ra học 
phái này nọ. Như thế chẳng phải đúng là các nhà Nho 
chân chính ngày càng hiếm thấy đó sao?

Nay chỉ nêu lên mấy việc như thế, còn những điều 
khác đều có thể so sánh suy luận để thấy rõ. 

NGƯỜI CHẾT CÓ SÁU ĐIỀU NGHIỆM BIẾT ĐƯỢC

Nếu muốn biết một người sau khi chết sinh về đâu, 
chỉ cần quan sát vùng hơi ấm cuối cùng trên thân thể 
lúc lâm chung. 

Nếu phần dưới thân thể lạnh dần trước, hơi ấm 
dồn lên đỉnh đầu, ắt là người đó đã chứng đắc quả vị, 
quyết định thoát khỏi sinh tử. 

1 Đại hoàng và ba đậu là những vị thuốc phải thận trọng khi dùng vì có 
thể gây các tác dụng không tốt nếu dùng thường xuyên. Hai vị này có 
thể kết hợp để trị chứng kiết lỵ đi tiêu ra máu. 

2 Chỉ cho hai anh em Trình Di, Trình Hạo và Chu Hy. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

161

Nếu hơi ấm dồn lại nơi khoảng giữa hai chân 
mày, người ấy ắt sẽ tái sinh lên cõi trời. 

Nếu hơi ấm dồn lại nơi khoảng vùng bên trên trái 
tim, người ấy sẽ tái sinh cõi người. 

Nếu phần trên thân thể lạnh dần trước, hơi ấm 
dồn về nơi vùng bụng, người đó ắt sinh vào cảnh giới 
ngạ quỷ. 

Nếu hơi ấm dồn lại nơi hai đầu gối, ắt phải sinh 
làm súc sinh. 

Nếu hơi ấm dồn lại dưới hai lòng bàn chân, ắt 
phải sinh vào địa ngục. 

LUẬN VỀ ĐỜI TRƯỚC

Người sinh ra ở đời, hoặc từ các cõi trời sinh đến, 
hoặc từ trong cõi người tái sinh, hoặc từ các loài vật 
khác, hoặc từ các cảnh giới a-tu-la, ngạ quỷ, địa ngục 
mà tái sinh. Chỉ cần quan sát tướng mạo, thân hình, 
cung cách nói năng động tịnh thì có thể biết rõ được. 
Chỉ sợ rườm rà nên không nêu rõ chi tiết ở đây. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

162

VU CÔNG XỬ ÁN, XÂY CỔNG 
LỚN ĐỢI XE BỐN NGỰA

Giảng rộng

Trong 6 câu từ đây trở đi, Đế Quân lựa chọn ngẫu 
nhiên đưa ra 4 trường hợp chứng minh về nhân quả 
để làm nền tảng cho 2 câu dưới là: “Muốn tạo ruộng 
phước rộng sâu, ắt phải dựa vào một tấm lòng này.” 

“Giúp người, cứu kiến” là gieo trồng ruộng phước 
theo cách thuận; “Xử án, chôn xác rắn” là gieo trồng 
ruộng phước theo cách nghịch. Xử án vốn là việc 
mang điều dữ đến cho người, nhưng ngược lại có thể 
giúp “xây cổng lớn đợi xe bốn ngựa”, là vì sao? Đó là 
vì Vu Công giữ chức quan coi ngục xử án, nhưng tấm 
lòng của ông lại không phải là tấm lòng hung hăng 
trong việc coi ngục xử án. “Cổng lớn” của nhà ông 
vốn được xây nên chính từ tấm lòng hiền thiện của 
ông. 

Mạng người có quan hệ đến ý trời, việc đưa ra 
phán quyết xử án là cực kỳ quan trọng, nếu xem lại 
dù chỉ có chút sai sót nhỏ thì hối tiếc cũng không còn 
kịp nữa. Trong chúng ta nếu có ai phải vâng lệnh làm 
công việc xử án, ắt phải hết sức lưu tâm tỉnh táo trong 
từng giây phút, xử sự phải cẩn trọng như đứng bên 
bờ vực, như giẫm trên lớp băng mỏng, nguy hiểm 
chết người; phải biết sợ sệt như có trời đất quỷ thần 
đang đưa mắt giận dữ theo dõi mình; như cha mẹ, vợ 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

163

con, thân quyến của bị cáo đang kêu gào khóc lóc oán 
hận nhìn mình. 

Không thể khinh suất theo ý riêng mà lạm dụng 
các điều luật quá tàn khốc, nghiêm khắc; không thể dễ 
dàng nghe theo lời nói sai lầm của thuộc cấp; không 
thể lạm dụng nhục hình tàn khốc bức bách tội nhân 
phải nhận tội; không thể hối hả phân xử qua loa rồi 
kết án một cách vụng về tắc trách; không thể ỷ vào sự 
sáng suốt thông minh của mình mà ức đoán sự việc; 
không thể vì nhận lời ủy thác, nhờ cậy hay thỉnh cầu 
của người khác mà bẻ cong lý lẽ, lạm dụng hình luật 
nghiêm khắc; không thể vâng lệnh hoặc thuận theo ý 
muốn của cấp trên; không thể chỉ hoàn toàn dựa theo 
những lời bẩm báo từ cấp dưới. 

Không thể vì sự ngay thẳng chính trực của nguyên 
cáo mà khởi tâm thiên vị nổi giận với bị cáo; không 
thể nhân lúc có men rượu mà lạm dụng quyền uy, 
hình phạt. Nếu không chứng minh được bị cáo vô tội, 
theo luật phải lãnh án, không được tùy tiện tăng thêm 
hình phạt roi vọt. Nếu không phải tội thực sự nghiêm 
trọng, không được khinh suất tống giam tù ngục. 

Đối với các trường hợp cố tình vu cáo người khác, 
phải theo đúng luật nghiêm trị để răn dạy. Phân xử 
dứt khoát rạch ròi những trường hợp thực sự liên lụy 
đến vụ án để làm yên lòng những người lương thiện. 
Bị cáo triệu tập đến lúc nào thì thẩm vấn, tra xét ngay 
lúc ấy, không được để dây dưa kéo dài, hẹn sang ngày 
khác, khiến người phải đi lại nhiều lần. Đối với những 
vụ kiện có người đứng trung gian khiếu tố thì thẩm 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

164

tra tìm hiểu xong phải lập tức tiến hành tạm giữ, tra 
xét, không tạo điều kiện dây dưa để đôi bên nguyên, 
bị tiếp tục đấu đá nhau khiến cho người ngoài được 
thủ lợi.

Tốt nhất là bất cứ lúc nào có thể được thì nên 
khuyến khích sự thương lượng hòa giải giữa đôi bên, 
lấy đó làm biện pháp để giải trừ tội lỗi. Trên công 
đường làm vẻ mặt nghiêm khắc là vì muốn cho kẻ sai 
lầm phải hồi tâm thú nhận tội lỗi, thật không phải giả 
dối. Làm quan được xưng tụng thanh liêm là điều cao 
quý, lại càng phải thêm đức khoan thứ nhân hậu. Có 
thể giữ được sự điềm tĩnh tự chế là khí độ lớn lao, lại 
càng phải thêm đức tinh chuyên cần mẫn. 

Học theo đức độ khoan nhân khi sử dụng hình 
phạt, nên giảm nhẹ sự đau đớn cho người. Thấy người 
đang bị giam cầm lao ngục phải khởi lòng thương, 
nên nghiêm cấm và trừng phạt những thuộc cấp đối 
xử tàn bạo hung ác với tội nhân. Phải quan tâm đến 
việc ăn uống của tội nhân, luôn được đầy đủ và đúng 
giờ, không trễ nãi. Đối với những tội nhân đã phán 
quyết tử hình, phải dốc lòng hết ý tìm cầu chứng cứ 
có thể giúp miễn tội chết; không được đối với những 
trường hợp có thể giữ mạng sống lại cố phán tội chết. 

Đối với tội nhân đã cao niên, nên khởi tâm xem 
như chú, bác của mình; đối với tội nhân xấp xỉ tuổi 
mình, nên khởi tâm xem như anh em một nhà; đối với 
những tội nhân còn ít tuổi, nên khởi tâm xem như con 
cháu của mình. Trên thì luôn suy ngẫm phải hành xử 
thế nào để hài lòng ông bà tổ tiên đời trước; dưới thì 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

165

luôn nhớ nghĩ phải làm sao để tích lũy âm đức che 
chở cho con cháu đời sau. 

Tuy chỉ tạm mượn chức quan, nhưng tận tâm tận 
lực hành xử được như thế ắt có thể cứu nhân độ thế, 
đâu chỉ là “xây cổng lớn đợi xe bốn ngựa” mà thôi?1 

Trưng dẫn sự tích
XỬ ÁN CÔNG BÌNH KHOAN THỨ

2

Niên hiệu Trinh Quán thứ nhất đời nhà Đường,3 ở 
Thanh Châu có vụ mưu phản, người bị bắt giam đầy 
trong ngục, vua ban chiếu sai Tiết Nhân Sư tra xét vụ án 
này.

Nhân Sư vừa đến liền truyền tháo bỏ hết gông 
cùm, cho phạm nhân ăn uống no đủ, tắm gội sạch sẽ, 
sau đó chỉ trừng trị một số tên cầm đầu trong vụ ấy 
mà thôi. Tôn Phục Già ngờ rằng số người được tha 
bổng quá nhiều, Nhân Sư liền nói: “Trong việc xử án 
cần phải lấy điều nhân nghĩa khoan thứ làm căn bản, 
sao có thể chỉ vì muốn tránh tội cho bản thân mình 
mà biết người khác bị oan không cứu? Nếu quả như 
làm thế mà trái ý hoàng thượng thì dù phải hy sinh 
mạng sống này tôi cũng vui lòng.”

1 Nguyên bản có đưa vào đây mục Thận hình đồ nói về những trường 
hợp cần hạn chế các biện pháp tra tấn, nhục hình, nhưng xét vì ngày 
nay trên thế giới cũng như Việt Nam đều theo khuynh hướng hủy bỏ 
hoàn toàn mọi hình thức tra tấn (qua Công ước chống tra tấn) nên nội 
dung này không còn phù hợp nữa, chúng tôi đã lược đi.

2 Trích từ sách Đường thư. (Chú giải của soạn giả)
3 Tức là năm 627. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

166

Sau vua cho người thẩm tra lại vụ án ấy lần nữa, 
quả nhiên những người được Nhân Sư tha bổng đều đã 
bị bắt oan. 

Lời bàn

Quan Tư Khấu cai quản hình ngục là Cung Chi Lộc 
dâng sớ tâu lên rằng: “Xưa nay việc xử án sai lầm xử nhẹ 
hơn so với tội trạng, so ra không nghiêm trọng bằng việc 
kết án oan sai người vô tội. Nay vâng mệnh khảo xét 
quan lại phụ trách xử án, thấy trưng dẫn điều luật không 
phù hợp, kết án qua loa khinh suất thì lập tức luận tội. 
Xét thấy quan lại chỉ nghĩ đến đường công danh của bản 
thân họ mà không hề nghĩ đến tính mạng người khác, 
đối với những vụ án cần phải xem xét nghị án lần nữa, 
thì lại chọn cách an ổn cho mình nên đẩy phạm nhân vào 
chỗ chết. Như khi thừa mệnh tra xét quan lại mà thấy quả 
thật đã để tình riêng làm sai lệch phép nước thì nên trị 
tội. Còn những trường hợp phán quan xử nhẹ hơn hoặc 
quyết định tha bổng chưa thỏa đáng thì nên tha thứ, miễn 
xử phạt. Như vậy có thể khiến cho quan lại bớt đi mối lo 
lắng khi xử án, mà việc xử án cũng thêm phần nghiêm 
minh và hợp với đạo lý.”

Tiên sinh Cung Chi Lộc quả thật nhân hậu biết 
bao! Ngày sau ắt sẽ được hưng long thịnh vượng. 

BIỆN GIẢI CHO TÙ BỊ OAN

1

Lưu Túc làm quan vào triều Kim,2 có người ăn trộm 
1 Trích từ sách Kim sử - 金史. (Chú giải của soạn giả)
2 Triều Kim do tộc người Nữ Chân sáng lập, cầm quyền vào khoảng 

những năm 1115 đến 1234, tồn tại song song với triều Nam Tống ở 
Trung Hoa. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

167

lụa là, châu báu trong công khố. Kẻ trộm còn chưa bị 
bắt, nhưng lại bắt được người môi giới bán châu báu 
cùng thuộc hạ giữ kho liên đới cả thảy 11 người. Hình 
bộ thụ lý, quyết định xử tử hình tất cả. Lưu Túc nói: 
“Trong vụ này vẫn chưa bắt được tội phạm chính, giết 
những người này như vậy là oan uổng.”

Vua Kim nổi giận không muốn nghe. Lưu Túc 
nỗ lực hết sức để biện giải sự việc, nhờ đó mà không 
một người nào phải chết. Về sau Lưu Túc được phong 
Hình Quốc Công. 

Lời bàn

Việc hóa giải oan tình cho kẻ bị hàm oan, có ai lại 
không muốn? Chỉ là vì không khỏi lo sợ chọc giận 
cấp trên, lại sợ trái ý gây hiềm khích với quan viên 
cộng sự, vì thế mà trong lòng muốn nói nhưng không 
dám nói ra. Huống chi là việc can gián trái ngược ý 
vua, khác nào như vuốt râu hùm, dám động đến oai 
trời? Tấm lòng cương trực của Lưu Túc khi dám làm 
việc ấy, quả không mấy ai sánh nổi. 

BA CON ĐỀU VINH HIỂN

1

Thạnh Cát làm quan Đình Úy vào triều Minh, việc 
xử án chưa từng để vụ nào phải kéo dài hay oan uổng. 
Mỗi độ đông về là lúc định lại danh sách tù nhân, 
người vợ cầm đuốc đứng bên soi cho, Thạnh Cát tay 
cầm sổ ghi tên tù nhân mà rơi nước mắt. Người vợ bảo 
ông rằng: “Ông vì thiên hạ giữ việc thi hành pháp luật, 

1 Trích từ sách Khuyến trừng lục -勸懲錄. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

168

không được kết tội oan uổng cho người, mới tránh cho 
con cháu mai sau không phải gặp tai ương.”

Làm quan Đình Úy được 12 năm, dân chúng đều 
xưng tụng là công bình, khoan thứ. Một hôm bỗng có 
con chim khách trắng đến làm tổ nuôi con trên cây 
đại thụ ngay trước sân nhà Thạnh Cát, mọi người đều 
cho đó là điềm lành. Sau Thạnh Cát sinh được 3 người 
con trai, thảy đều vinh hiển. 

Lời bàn

Đường Thái Tông từng nói với các quan hầu cận 
rằng: “Thời xưa khi phải tử hình tội nhân thì bậc quân 
vương ngưng việc tấu nhạc trong cung, giảm bớt món 
ăn thường nhật. Ta vốn đã không thường tổ chức vũ 
nhạc trong cung, nhưng mỗi lần như vậy đều bỏ không 
ăn thịt uống rượu.” Những kẻ đang làm quan, sao có 
thể không biết đến việc ấy?

KHÔNG BẮT BỚ PHỤ NỮ

1

Vương Khắc Kính làm quan Diêm Vận Sứ2 vùng 
Lưỡng Triết.3 Vùng Ôn Châu cho áp giải tội phạm 
đến, trong số đó có một phụ nữ cũng bị áp giải chung. 
Vương Khắc Kính nổi giận quát: “Sao có thể áp giải 
phụ nữ cùng đi trên đường xa ngàn dặm, phải chung 
đụng với quân binh sai dịch hỗn tạp như thế này? Từ 
nay về sau không được bắt bớ phụ nữ nữa.” Sau đó 
liền cho bổ sung thành điều lệnh như thế. 

1 Trích từ sách Bất khả bất khả lục -不可不可錄. (Chú giải của soạn giả)
2 Quan chủ quản việc liên quan đến sản xuất và vận chuyển muối. 
3 Lưỡng Triết: chỉ chung 2 tỉnh Triết Đông và Triết Tây. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

169

Lời bàn

Một cơn giận của Vương Khắc Kính thật đầy lòng 
nhân hậu, bảo toàn được cho rất nhiều phụ nữ không 
phải chịu cảnh ô nhục. Từ đó mà suy ra, không chỉ 
riêng phụ nữ, mà cả những đối tượng như người già 
yếu, suy nhược, bệnh tật, tàn phế, cho đến tăng ni, 
đạo sĩ, những người có danh phận thể diện, hết thảy 
đều không nên đối đãi khinh suất. 

HÀNH PHÁP NGHIÊM KHẮC KHÔNG CON NỐI DÕI

1

Vào cuối đời nhà Minh, châu Cao Bưu có người 
họ Từ, làm quan đến chức Quận thủ,2 thanh liêm 
chính trực, nghiêm giữ theo pháp luật. Thuộc cấp 
dưới quyền mỗi khi sai hạn một ngày đều phải bị 
phạt đánh 5 trượng. Có một người trễ hạn 6 ngày, 
theo luật phải chịu 30 trượng, van xin không được, 
cuối cùng bỏ mạng trong khi bị đánh. Người ấy có 
đứa con còn nhỏ tuổi, nghe tin kinh hãi, xúc động 
quá mà chết. Người vợ đau buồn thảm thiết, treo 
cổ tự vẫn. 

Đến khi họ Từ mãn quan về quê, chỉ có một đứa 
con, hết sức thương yêu. Bỗng nhiên đứa con ngã 
bệnh, nói với cha: “Có người đuổi bắt con.” Trong 
chốc lát lại đổi giọng chửi mắng: “Tao có tội gì lớn 
chứ? Sao giết cả nhà tao ba mạng?” Vừa nói xong 
thì chết. Họ Từ sau đó không con nối dõi. 

1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格 (Chú giải của soạn giả)
2 Quận thủ: chức quan đứng đầu một quận. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

170

Lời bàn

Các quan thanh liêm phần lớn không để lại phước 
đức cho con cháu, đại thể thường là do giữ theo hình 
pháp quá nghiêm khắc. Họ Từ khi còn đang làm 
quan, lẽ nào chẳng tự cho mình là thưởng phạt hết 
sức nghiêm minh? Thế mà kết quả thuộc cấp dưới 
quyền cả nhà 3 người phải chết thảm, rồi chính đứa 
con mình cũng chết theo. Đáng thương thay!

HỌ ĐẬU GIÚP ĐỠ MUÔN 
NGƯỜI,  

MỘT CỘI SINH NĂM CÀNH QUẾ

Giảng rộng

Giúp người cũng có rất nhiều phương thức. Người 
đói thiếu thì giúp cho thức ăn, kẻ rét mướt thì giúp quần 
áo mặc, người có bệnh thì cấp phát thuốc men, người 
túng quẫn thì giúp cho tiền bạc, gặp khi tối tăm thì giúp 
đèn lửa, gặp người đấu đá sát phạt nhau thì khuyến 
khích hòa giải, gặp kẻ ngu khờ thì dẫn dắt theo đường 
trí tuệ... những việc như vậy đều gọi là giúp người. Mỗi 
giây mỗi phút đều khởi tâm nhân từ khoan hậu hướng 
đến muôn người muôn vật, như thế thì không chỉ riêng 
người giàu sang phú quý mới có khả năng cứu giúp, mà 
dù nghèo khó cũng vẫn có thể khởi tâm giúp người. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

171

Trưng dẫn sự tích

BÁN RUỘNG GIÚP NGƯỜI

1

Vào triều Minh, đất Dự Chương2 có một thư sinh 
tên là Nhiêu Thường. Một hôm giữa đường gặp một 
người cùng quẫn phải bán vợ cho người khác mang 
đi phương xa, đang lúc vợ chồng từ biệt nhau khóc 
lóc thảm thiết. Nhiêu Thường động lòng thương, gạn 
hỏi số tiền người kia đang cần là bao nhiêu, rồi lập tức 
về nhà bán ruộng mang tiền đến giúp. Nhờ đó mà vợ 
chồng người kia lại được đoàn tụ. 

Đến khoa thi năm đó, vị quan chủ khảo bỗng 
nhiên nằm mộng thấy một vị thần mặc áo giáp vàng 
hiện ra bảo rằng: “Vì sao ông lại không chấm đậu cho 
kẻ bán ruộng giúp người kia?” Quan chủ khảo giật 
mình tỉnh giấc, lập tức kiểm lại thì quả nhiên phát 
hiện mình đã bỏ sót một quyển bài thi, bèn mang ra 
chấm. Bài thi ấy trúng tuyển, được xếp thứ ba, chính là 
bài thi của Nhiêu Thường. Đến khi dự yến tiệc mừng 
các vị tân khoa, quan chủ khảo được biết việc Nhiêu 
Thường bán ruộng giúp người, qua đó mới hiểu được 
lời của thần nhân trong mộng. 

Về sau, Nhiêu Thường có 3 người con trai là Cảnh 
Huy, Cảnh Diệu, Cảnh Vỹ, đều nối tiếp nhau đỗ đạt. 

Lời bàn

Tiền tài ruộng đất, người đời đều quý tiếc như 
mạng sống của mình, nhưng trong kinh Phật luôn ví 
1 Trích từ sách Ý hành lục - 懿行錄. (Chú giải của soạn giả)
2 Nay là Nam Xương thuộc Giang Tây. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

172

những thứ ấy như bóng trăng trong nước, như dáng 
hoa trong gương, như châu báu trong giấc mộng. Vì 
sao vậy? Bởi vì trước mắt chỉ tạm thời ôm giữ sử dụng, 
một mai khi từ bỏ cõi đời sẽ không thể mang theo 
được gì. Ngày nay, mỗi khi viết giấy bán ruộng đất 
hẳn đều phải ghi rằng: “Thuận theo giấy làm bằng, 
vĩnh viễn làm chủ tài sản này.” Than ôi, tài sản hóa ra 
là chủ, mà thân này chỉ là khách tạm. Chủ nhân còn 
không thể vĩnh viễn lưu giữ được khách, huống chi là 
khách làm sao có khả năng giữ mãi được chủ? Nhưng 
nếu như quả thật muốn mang theo sau khi chết thì 
vẫn có cách để mang theo. Ấy là hãy dùng tài sản mà 
làm việc thiện, bố thí giúp người, tạo được phước đức 
thọ sinh trong cõi trời người, ắt sẽ luôn giữ được sự an 
ổn, giàu có, tôn trọng, hiển vinh. Hiểu rõ được điều 
ấy ắt thấy rằng việc Nhiêu Thường bán ruộng giúp 
người, hóa ra chính là cách để giữ gìn sản nghiệp. 

Người nào biết giữ gìn sản nghiệp theo cách đó 
mới có thể nói là “vĩnh viễn làm chủ tài sản này”. 
Hơn nữa, ai ai cũng có thể làm được như vậy cả. 

THOÁT CHẾT LẠI ĐỖ GIẢI NGUYÊN

1

Tỉnh Hà Nam có vị Giải Nguyên họ Phan. Lúc trước, 
khi lên tỉnh dự kỳ thi Hương, Phan sinh cùng đi với hai 
người bạn. Đến chỗ trọ lại, có một thầy tướng rất giỏi 
nói riêng với hai người bạn rằng: “Tôi xem tướng Phan 
sinh sắp gặp đại nạn, tốt nhất hai người nên khuyên anh 
ấy lánh đi nơi khác.”
1 Trích từ Cảm ứng thiên tiên chú -感應篇箋註. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

173

Hai người bạn nghe vậy liền lấy cớ chỗ trọ chật 
chội quá, mỗi người tặng cho Phan sinh 2 đỉnh bạc rồi 
bảo anh đi tìm chỗ trọ khác. 

Phan sinh nghe lời, đi tìm được một chỗ trọ khác. 
Đến đêm lại đi dạo ven bờ sông thì bỗng nhìn thấy 
một người phụ nữ sắp nhảy xuống sông tự vẫn. Phan 
sinh liền ngăn lại, gạn hỏi nguyên nhân, người ấy kể 
rằng: “Chồng tôi buôn bán vải lụa, thu gom được một 
số khá nhiều. Gặp lúc anh ấy vừa đi vắng, có người 
vào mua tôi bán hết được 4 đỉnh bạc, chẳng ngờ sơ ý 
không xem kỹ, đều là bạc giả. Chồng tôi trở về nhất 
định thế nào cũng trách mắng, nên tôi chỉ còn cách 
tìm đến cái chết mà thôi.” 

Phan sinh liền lấy trong tay áo ra 4 đỉnh bạc đưa cho 
cô ấy để bù vào chỗ bạc bị lừa mất. Sau đó trở về nhà 
trọ, thiếu tiền chi trả liền bị chủ quán trọ nhiếc mắng 
nhiều lời khó nghe, đành phải dọn đi, tìm đến xin trú 
ngụ trong một ngôi chùa. 

Đêm ấy, có vị tăng trong chùa mộng thấy nhiều vị 
thần từ trời hiện xuống. Một vị nói: “Bảng vàng khoa 
này đã định, nhưng người được chọn đỗ Giải nguyên 
gần đây lại làm việc tổn đức nên bị Ngọc Đế xóa tên 
rồi, hiện vẫn chưa có người thay thế.”

Một vị thần khác nói: “Phan sinh đang ngụ trong 
chùa này có thể thay thế được.” Lại nghe tiếng một 
vị nói: “Tướng của Phan sinh là sắp chết bất đắc kỳ 
tử, làm sao có thể chọn thay Giải nguyên?” Một thần 
khác đưa hai tay xoa mặt Phan sinh rồi nói: “Bây giờ 
chẳng phải đã là tướng Giải nguyên rồi sao?” 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

174

Vị tăng ghi nhớ những lời đã nghe, sau đó khoản 
đãi Phan sinh hết sức trọng hậu. 

Sau khi dự thi xong, Phan sinh tìm đến chỗ hai 
người bạn để cảm ơn. Người thầy tướng hôm trước 
vừa nhìn thấy Phan sinh đã kinh hãi kêu lên: “Ông 
làm được công đức gì mà tướng mạo đổi khác thế 
này? Giải nguyên khoa thi Hương này, ngoài ông ra 
không thể là ai khác.” 

Khi công bố kết quả kỳ thi, quả nhiên đúng vậy. 

Lời bàn

Làm một việc thiện, nên tưởng như nước vỡ bờ 
đê, cuồn cuộn chảy không thể ngăn lại, gấp rút quyết 
định, như thế mới thành tựu. Phan sinh nếu có mảy 
may suy đi tính lại chuyện bản thân mình, hiện đang 
ứng thí mà tiền bạc không đủ, chắc gì đã không bỏ 
dở việc thiện muốn làm, nửa chừng ngưng lại? Trong 
lúc ấy Phan sinh thật chỉ biết có người đang cần được 
cứu, mà không suy tính đến việc riêng của mình, nên 
việc cứu người mới thành tựu. Nhưng rồi hóa ra chỉ 
với 4 đỉnh bạc mà thoát được một cái chết bất đắc kỳ 
tử, sau lại đỗ Giải nguyên! 

Nhân đây nhớ lại hồi mùa đông năm Kỷ Tỵ thuộc 
niên hiệu Khang Hy,1 tôi đến Trừng Giang2 dự khoa 
tiểu thí.3 Khi ấy, có một người giúp việc ở chỗ các 
quan khảo thí tên là Chu Quân Ngọc làm mất số tiền 

1 Tức là năm 1689. 
2 Nay là Giang Âm thuộc tỉnh Giang Tô. 
3 Khoa thi ở cấp huyện, trước khi lên thi Hương ở cấp tỉnh. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

175

lớn của người khác gửi, thật khó có khả năng bồi 
hoàn nên đau khổ cơ hồ không còn muốn sống nữa. 
Tôi nghe chuyện như vậy hết sức thương xót, trong 
lòng muốn trợ giúp cho ông ta đôi chút, nhưng khổ 
nỗi thấy tiền mang theo chi dụng còn ít quá, nên rốt 
lại không giúp. 

Không bao lâu sau, tôi quay về huyện Côn Sơn. 
Lúc quan khảo thí phân phát quyển bài thi phúc thí1 
của Trường Châu,2 tôi vốn đã được chấm đỗ hạng nhì, 
nhưng chỉ được biết thứ hạng, chưa chính thức công bố 
tên tuổi nên mọi người chưa ai được biết. Rốt lại đến kỳ 
phúc thí tôi cũng chưa được chính thức nhìn thấy tên 
mình. Thời bấy giờ ở huyện Côn Sơn không có ai giữ 
quyển thi của Trường Châu ngoài Chu Quân Ngọc. Họ 
Chu với tôi lại không quen biết nhau, cũng không biết 
người đỗ hạng nhì chính là tôi. Giá như ngày trước tôi 
không quá quan tâm đến chuyện sở phí của riêng mình 
mà quyết lòng dành được chút tiền ít ỏi để giúp đỡ họ 
Chu, ắt hẳn ông ấy sẽ vì cảm ân nghĩa đó mà lấy quyển 
thi phúc thí đưa cho tôi xem. Tôi mãi vẫn không được 
thấy tên mình cho đến 2 năm sau đó. Đem trường hợp 
của mình mà so với chuyện của họ Phan, tôi thật lấy làm 
xấu hổ! 

1 Kỳ thi xưa phân làm 2 lần, lần đầu gọi là sơ thí, lần sau gọi là phúc thí. 
2 Nay là Tô Châu. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

176

GIÚP NGƯỜI SAU ĐƯỢC ĐỖ ĐẠT

1

Ở Hoa Đình2 có người nho sĩ là Lý Đăng Doanh, 
nhà nghèo chỉ có 2 mẫu ruộng. Người thuê ruộng ấy 
bị bệnh nên ruộng bỏ hoang, buộc phải bán đứa con 
để có thể nộp tiền thuê ruộng cho Đăng Doanh. Đăng 
Doanh nghe biết chuyện động lòng thương, nói với 
người ấy: “Ông vì bị bệnh nên mới không cày ruộng 
được, chẳng có lỗi gì. Tôi đây tuy nghèo nhưng vẫn 
còn có thể tự sinh sống, sao có thể để cho cha con 
ông phải chia lìa? Ông mau mau mang tiền đến chuộc 
con về.” Nhưng người chủ đã mua đứa con lại không 
đồng ý cho chuộc lại. Đăng Doanh liền nói: “Tôi chỉ 
là nhà nho nghèo túng mà còn có thể không lấy tiền 
thuê ruộng; nhà ấy giàu có ắt phải biết chuyện tu 
nhân tích đức, tôi sẽ vì ông mà đến đó thuyết phục.” 
Nói rồi cùng đi với người thuê ruộng đến nhà chủ đã 
mua đứa con, liền giúp chuộc được về, cha con đoàn 
tụ. 

Người thuê ruộng cảm ơn đức ấy, ngày đêm thành 
tâm cầu trời khẩn Phật gia hộ cho Lý Đăng Doanh. 
Trong khoảng niên hiệu Khang Hy, vào năm Giáp Tý 
(1684), Lý Đăng Doanh trúng tuyển khoa thi Hương, 
sang năm Ất Sửu (1685) lại đỗ tiếp luôn kỳ thi Hội. 

Lời bàn

Ôi, thật thương thay cho nhà nông, quanh năm 

1 Trích từ sách Vị toản Công quá cách - 彙纂功過格. (Chú giải của soạn 
giả)

2 Nay nằm về phía tây huyện Tùng Giang, thuộc Thượng Hải. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

177

quần quật chẳng lúc nào nhàn hạ; cả nhà cùng khó 
nhọc, không ai được an ổn; hai vai gánh nặng bao 
gánh phân từ nhà ra ruộng, lại cũng hai vai gánh 
nặng bao gánh thóc từ ruộng về nhà; năm nắng hạn 
tát từng gàu nước cứu lúa, ngày đau ốm vẫn phải 
gắng gượng cày bừa; khom lưng dầu dãi nắng mưa, 
thắt ruột lắm phen đói thiếu; một khi lúa chín gặt về, 
nào thuế nào tô đong sạch; nhà bốn vách tiêu sơ, cảnh 
nghèo không đổi, tám miệng ăn rồi biết dựa vào đâu? 
Nếu là người có lòng nhân hậu nhìn thấy cảnh này, 
làm sao có thể chẳng động lòng thương? 

Xưa có Chư Cảnh Dương, mỗi lần nghe nhà tá điền 
có tang sự đều rơi nước mắt, lập tức xuất tiền giúp đỡ. 
Đinh Thanh Huệ Công đối đãi với tá điền làm ruộng 
của mình như tình cha con. Tiên sinh Lục Bình Tuyền 
mỗi năm đến ngày sinh nhật đều cho tá điền được 
giảm rất nhiều số thóc phải nộp, hoặc mỗi khi được 
thăng quan tiến chức, hoặc sinh con đẻ cháu, cũng 
đều có lệnh miễn tô cho tá điền. Những tá điền thuê 
ruộng cảm ơn đức ấy của tiên sinh nên không khi nào 
để bê trễ, thiếu hụt các khoản phải nộp. Những điền 
chủ nhỏ nhen so tính từng ly từng tý với tá điền, trước 
mắt cứ ngỡ mình thu lợi được nhiều, đâu biết rằng 
trong chỗ mờ mịt kia còn có sự tính toán cực kỳ tinh 
vi chính xác của nhân quả, lẽ nào lại không vì thế mà 
dứt sạch đi bao phước lộc của họ? Xem lại như trường 
hợp của Lý Đăng Doanh, tuy trước mắt không thu số 
tiền tô của 2 mẫu ruộng mà về sau lại thu hoạch được 
quá nhiều hơn số ấy. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

178

NGƯỢC Ý TRỜI, HẠI DÂN LÀNH

1

Đời nhà Tống, trong khoảng những năm đầu 
niên hiệu Thuần Hy,2 quan Tư Nông Thiếu Khanh 
là Vương Hiểu, sáng sớm đến hỏi việc nơi chức quan 
cấp sự là Lâm Cơ. Vợ Lâm Cơ vốn là cháu gái của 
Vương Hiểu, rơi nước mắt nói với Vương Hiểu: “Họ 
Lâm sắp diệt mất rồi.” Vương Hiểu nghe nói kinh hãi, 
gạn hỏi nguyên do, vợ Lâm Cơ nói: “Lúc trời vừa gần 
sáng, cháu nằm mộng thấy một thần nhân mặc áo đỏ, 
cầm cờ hiệu của Ngọc Đế, hiện xuống bảo rằng: ‘Lâm 
Cơ làm ngược ý trời, hại dân lành, nay Ngọc Đế có sắc 
chỉ tiêu diệt cả nhà.’ Cháu tỉnh dậy rồi đến giờ vẫn 
còn như phảng phất nhìn thấy mọi việc.”

Vương Hiểu nói: “Chuyện mộng mị đã chắc gì 
là tai họa mà cháu phải sợ.” Nhân đó liền ở lại dùng 
cơm, đợi họ Lâm về rồi gạn hỏi về nội dung tấu thư đã 
trình lên triều đình trong những ngày gần đây. Lâm 
Cơ nói: “Đất Thục (Tứ Xuyên) gần đây bị hạn hán, 
quan địa phương có biểu tấu trình lên xin 100.000 
thạch3 lúa để cứu tế. Triều đình đã có chiếu chỉ chấp 
thuận y theo số đó, nhưng cháu xét thấy số lượng 
lương thực quá lớn, đường đi đến đất Thục rất khó 
khăn, nên đề nghị hãy tạm ngưng thi hành chờ khảo 
sát đúng thực tế rồi sau đó hãy cho vận chuyển lương 
thực. Hoàng thượng nghe lời đã truyền lệnh cho Tể 

1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格 (Chú giải của soạn giả)
2 Niên hiệu Thuần Hy đời Tống Hiếu Tông, bắt đầu từ năm 1174 và kéo 

dài đến năm 1189.
3 Thạch: đơn vị đo lường, tính trọng lượng thì bằng 120 cân, tính dung 

tích thì bằng 100 thăng, tương đương khoảng 100 lít. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

179

tướng rằng: ‘Đường sang đất Thục xa xôi, đi về hơn 
vạn dặm, nếu đợi cho người tra xét sự thật rồi báo về 
thì e là không kịp việc cứu tế, thôi hãy tạm cấp một 
nửa số ấy thôi.’ Gần đây chỉ có duy nhất một việc ấy.”

Vợ Lâm Cơ nghe xong thì khóc lớn, đem việc nằm 
mộng kể lại. Lâm Cơ nghe qua rồi trong lòng lo sợ 
bồn chồn không yên, chẳng bao lâu vì thế mà sinh 
bệnh, từ quan về quê. Trên đường về đến Phúc Châu 
thì qua đời. Hai đứa con sau đó cũng theo nhau chết 
sớm, nhà họ Lâm không còn ai nối dõi. 

Lời bàn

Lòng trời vì dân lành mới lập nên vua chúa. Vua 
chúa lại vì dân mà lập ra quan viên các địa phương. 
Dân là con đỏ của quốc gia, là nền tảng căn bản của 
sơn hà xã tắc. Giá như vua nói không cứu tế cho dân, 
quan cấp sự cũng phải thuyết phục vua phải cứu tế. 
Giá như vua nói chỉ nên cứu tế ít thôi, quan cấp sự 
cũng phải thuyết phục vua cứu tế nhiều hơn. Giá 
như vua nói sưu thuế không thể thiếu hụt, quan cấp 
sự cũng phải thuyết phục vua giảm nhẹ. Làm quan 
giúp mưu lược cho vua được như vậy có thể nói là tận 
trung, đem phước lành đến cho khắp cả thiên hạ, lưu 
tiếng thơm đến muôn đời sau. Người như vậy tuy đã 
được sống lâu trường thọ, hưởng phước an vui, cháu 
con nhiều đời vinh hiển, nhưng vẫn chưa đủ xứng với 
phần công đức đã tạo. 

Ngược lại, ví như vua nói việc thúc giục sưu thuế 
nên hòa hoãn giảm nhẹ, quan giúp việc lại khuyên 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

180

nên đổi ý vì nhu cầu của quốc gia không thể thiếu; 
vua nói rằng dân quá khốn khổ nên linh hoạt giảm 
bớt số lượng sưu thuế, quan giúp việc lại nói rằng hạn 
mức đã định rất khó thay đổi; làm quan mà hành xử 
như thế gọi là siểm nịnh, là muốn bảo vệ chức quan, 
chỉ lo cho gia đình, vợ con của riêng mình. Người làm 
quan như vậy là kết thành oán thù với dân, chính là 
mang tai họa đến cho đất nước; cho dù tự thân có 
chịu cảnh lưu đày, dòng họ bị tuyệt diệt, cũng chưa 
đủ đền bù cho tội lỗi đã gây ra. Vết xe đi trước bị đổ 
còn rành rành ra đó, người đi sau phải thận trọng né 
tránh chớ đi vào. 

TỐNG GIAO CỨU ĐÀN KIẾN,  
TRÚNG TUYỂN TRẠNG NGUYÊN

Giảng rộng

Chuyện của Tống Giao, nhiều người cho rằng 
chẳng qua chỉ một việc thiện nhỏ mà được báo ứng 
quá lớn lao nên sinh ra nghi ngờ. Thế nhưng, nghĩ 
như thế là thật chẳng biết rằng, đó mới chỉ là nêu việc 
trước mắt, thấy cứu đàn kiến thì nói cứu đàn kiến, 
thấy đỗ trạng nguyên thì nói đỗ trạng nguyên. Nếu 
luận việc này cho rốt ráo thì việc làm của Tống Giao 
đã cứu sống ít nhất là hàng vạn sinh linh, nên đời 
sau ắt phải có hàng vạn sinh linh cảm ơn cứu mạng 
mà ra sức báo đáp. Như thế thì chỉ riêng một việc 
đỗ trạng nguyên làm sao xứng tận được phước báo 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

181

của việc làm ấy? Huống chi việc đỗ trạng nguyên bất 
quá cũng chỉ là một chút hư danh bên ngoài; ba tấc 
hơi vừa dứt, mạng sống không còn, liệu có còn trạng 
nguyên nữa chăng? Cho nên, nếu ai nói việc báo ứng 
như vậy là quá lớn lao, quả thật đã sai lầm. 

Đặt cành trúc làm cầu cứu đàn kiến, ấy chính là 
cứu nạn lũ lụt. Nhưng mạng sống của loài kiến không 
chỉ riêng chết vì lũ lụt, nên việc cứu kiến cũng không 
chỉ giới hạn nơi việc đặt cành trúc làm cầu. Ví như có 
người giúp việc trong nhà mình muốn dùng nước sôi, 
lửa nóng để diệt tổ kiến, thì phương cách để cứu sống 
đàn kiến lúc ấy là phải dùng đạo lý giảng giải cho 
người nghe, lại cũng dùng thế lực của mình để ngăn 
cấm không cho làm. 

Chó, mèo trong nhà cũng có thể giết hại loài kiến, 
khi có thức ăn như thịt, cá... rơi vãi trên mặt đất làm 
cho kiến đánh hơi tụ tập bám vào rồi bị chó mèo ăn 
lẫn với thức ăn đó. Vì thế, để cứu loài kiến không bị 
giết hại thì sau mỗi bữa ăn nên quét dọn sạch sẽ thức 
ăn rơi vãi trên mặt đất, chôn lấp đi để không trở thành 
mồi nhử kiến. 

Đốt vàng mã, giấy... các thứ cũng có thể làm chết 
loài kiến, phần lớn là vì đốt vào sáng sớm không nhìn 
thấy rõ. Để cứu loài kiến không bị chết vì cách này, 
nên quét sạch mặt đất trước khi đốt, rải nhiều tro 
nguội lên trước làm nền rồi mới đốt bên trên nền tro 
ấy. 

Khi uống trà có thể làm chết loài kiến, phần lớn là 
do đổ nước thừa lên mặt đất. Để cứu loài kiến không 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

182

bị chết vì cách này, nên dùng bồn, chậu để chứa nước 
thừa mà không đổ lên mặt đất. 

Gần bếp nấu ăn cũng thường có nhiều tổ kiến, vì 
chúng ngửi thấy mùi thức ăn mà tụ tập đến rồi làm 
hang ổ. Để cứu loài kiến không bị chết vì cách này, 
khi làm bếp nấu ăn nên dùng đá vôi lót kín mặt đất 
chung quanh... 

Chỉ đơn cử một vài trường hợp, có thể từ đó suy 
rộng ra việc bảo vệ sinh mạng cho hết thảy các loài 
côn trùng, sâu kiến... cũng đều phải có lòng từ bi 
thương xót như thế. 

Trưng dẫn sự tích

CỨU KIẾN ĐƯỢC TĂNG TUỔI THỌ

1

Vào thời đức Phật còn tại thế, có một vị tỳ-kheo 
đã chứng đắc lục thần thông,2 quán sát thấy trong số 
đệ tử mình có một chú sa-di chỉ trong 7 ngày nữa ắt 
phải chết. Vì lòng từ bi, ngài liền bảo chú sa-di ấy về 
quê thăm cha mẹ, đến ngày thứ 8 hãy trở lại chùa. Đó 
là thầy muốn cho chú sa-di ấy được gặp cha mẹ trước 
1 Trích từ Phước báo kinh - 福報經. (Chú giải của soạn giả)
2 Lục thần thông: sáu khả năng phi thường của người tu tập đã chứng 

đắc, bao gồm: 1. Thần Túc Thông - 神足通, là tên gọi chung của các 
năng lực siêu nhiên như bay trên trời, hóa thân, v.v. . . 2. Thiên Nhãn 
Thông - 天眼通, năng lực biết được trạng thái chuyển sanh của chúng 
sanh. 3. Thiên Nhĩ Thông - 天耳通, năng lực nghe được tất cả các âm 
thanh. 4. Tha Tâm Thông - 他心通, năng lực biết được suy nghĩ của 
người khác. 5. Túc Mạng Thông - 宿命通, năng lực nhớ rõ trạng thái 
sinh tồn trong đời quá khứ. 6. Lậu Tận Thông - 漏盡通, năng lực biết 
được phiền não của bản thân đã dứt sạch. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

183

khi chết cũng như được chết tại quê nhà. Không ngờ 
đúng ngày thứ 8 chú sa-di vẫn còn sống trở lại chùa. 

Vị tỳ-kheo liền nhập định quán sát nguyên do, 
mới biết chú sa-di lúc đang trên đường về quê bỗng 
gặp một tổ kiến sắp bị nước dâng tràn vào, lập tức cởi 
áo cà-sa đắp chặn xung quanh để cứu, nhờ đó mà cả 
đàn kiến được thoát chết. Nhờ việc này mà chú sa-di 
chẳng những không chết yểu, về sau lại sống thọ đến 
80 tuổi, chứng quả A-la-hán. 

Lời bàn

Chuyện sống lâu hay yểu mạng của con người, có 
thể là yếu tố quyết định trước mà cũng có thể không 
định trước. Ví như Nhan Uyên, Bá Ngưu đều chết 
sớm, đó là những trường hợp mà thọ mạng đã quyết 
định do nghiệp quả. Văn Vương thọ trăm tuổi, Võ 
Vương sống đến chín mươi, những trường hợp ấy là 
nghiệp quả chưa định trước. Chư thiên cõi trời hiện 
năm dấu hiệu suy vi hoặc lớn hoặc nhỏ, cũng giống 
như vậy. Lại nói như trường hợp trong bốn cõi thiên 
hạ, phần lớn chúng sinh trong ba châu đều không có 
nghiệp quả quyết định, chỉ riêng ở châu Bắc Câu-lô là 
tất cả đều phải chịu nghiệp quả quyết định trước. Việc 
chú sa-di được tăng thêm tuổi thọ, tất nhiên là thuộc 
trường hợp nghiệp quả không quyết định trước. 

VUA KIẾN TRẢ ƠN

1
 

Huyện Phú Dương thuộc đất Ngô có người tên 
Đổng Chiêu Chi, một hôm đi thuyền qua sông Tiền 
1 Trích từ sách Cổ sử đàm uyển - 古史談苑. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

184

Đường bỗng nhìn thấy dưới sông có con kiến bò trên 
một thân cây lau trôi giữa dòng nước, muốn vớt thân 
cây lau lên thuyền để cứu con kiến nhưng người trên 
thuyền không chịu, ông liền dùng một sợi dây buộc 
vào cây lau để kéo đi theo thuyền, cuối cùng đưa 
được con kiến vào bờ. 

Đêm đó, Đổng Chiêu Chi nằm mộng thấy một 
người mặc áo đen đến gặp mình để tạ ơn, nói rằng: “Ta 
là vua kiến, do bất cẩn mà rơi xuống sông, hôm nay nhờ 
được ông cứu giúp. Sau này ông có lúc nguy cấp, xin 
hãy đến báo cho ta biết.”

Trải qua hơn mười năm sau, Đổng Chiêu Chi bị 
người khác vu cáo là ăn trộm, bị bắt giam vào ngục. 
Chiêu Chi nhớ lại lời vua kiến đã nói trước đây trong 
giấc mộng, trong lòng muốn báo tin nhưng chẳng biết 
cách nào. Có người biết chuyện liền bảo: “Sao ông 
không bắt lấy vài ba con kiến, đặt trong lòng bàn tay 
rồi nói chuyện này với chúng thử xem.” Đổng Chiêu 
Chi làm theo lời, quả nhiên đêm ấy mộng thấy người 
mặc áo đen đến bảo: “Ông hãy gấp rút trốn đi, tìm 
đến trốn trong núi Dư Hàng có thể thoát được nạn 
này.”

Đổng Chiêu Chi thức giấc, lập tức theo lời bỏ trốn, 
chạy đến núi Dư Hàng. Quả nhiên trốn thoát được, 
rồi chẳng bao lâu sau có lệnh triều đình đại xá, nhờ 
đó được miễn tội. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

185

Lời bàn

Một con rùa khi còn sống vốn chẳng tự biết được 
chuyện sống chết của chính mình. Thế mà sau khi 
chết thịt da hư hoại, chỉ để lại riêng cái mai rùa lại có 
khả năng dự đoán được những chuyện tốt xấu, lành 
dữ cho người đời. Bàn về lý lẽ của những chuyện như 
thế, dẫu đến thánh nhân cũng có chỗ vẫn còn chưa 
biết, huống chi như chuyện vua kiến trả ơn thì có gì 
đáng ngờ?

THÚC NGAO CHÔN XÁC RẮN,  
SAU LÀM TỂ TƯỚNG

Giảng rộng

Loài rồng có bốn tính độc làm chết người. Có khi 
do bị cắn mà chết; có khi do chạm phải mà chết; cũng 
có khi do nhìn thấy mà chết; hoặc có khi do nghe 
âm thanh của chúng phát ra mà chết. Loài rắn cũng 
có bốn tính độc tương tự như thế. Con rắn mà Thúc 
Ngao nhìn thấy đó ắt là thuộc loại có thể khiến người 
ta nhìn thấy mà chết. 

Cứ theo lời của người nước Sở kể lại thì đến nay 
loài rắn hai đầu đó vẫn còn tồn tại. Rắn này có thân 
hình màu vàng, dài chừng một thước, khi di chuyển 
có thể bò tới hoặc bò lui đều được, rất giống với loài 
giun đất. Thoạt nhìn thấy nó cũng không có hại, hẳn 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

186

nay đã là một loài khác đi rồi, bởi muôn loài đều theo 
thời gian mà biến hóa. Chẳng hạn như các loài cầm 
thú vào thời thượng cổ đều nói được tiếng người 
nhưng ngày nay chẳng có loài nào biết nói. Trong tâm 
thức hàm chứa những sự ác độc thì đa phần sẽ biến 
hiện ra thành các loài rắn, rết, bò cạp... Người có tâm 
từ bi lân mẫn, ắt không thể bị các loại độc làm hại. 
Nếu không được vậy, ắt là khi bên ngoài có điều độc 
hại, ta cũng dùng sự độc hại để đáp lại, đó là một con 
rắn bên ngoài lại thêm một con rắn trong tâm. Ta đã 
không có khả năng cảm hóa rắn độc, lẽ nào lại để cho 
bản thân mình bị rắn độc đồng hóa, trở thành độc hại 
như rắn?

Rắn độc là con vật hại người, vì thế mà Thúc Ngao 
chôn rắn đi để tránh cho người khác không nhìn thấy. 
Ví như theo đó mà suy rộng ra, thì hết thảy những gì 
làm hại người khác đều có thể xem như rắn độc. Khi 
chúng ta làm được những việc trừ tàn diệt bạo, ấy 
chính là chôn đi những con rắn độc biết đi bằng hai 
chân. Cố gắng sửa đổi những sai lầm đã phạm trong 
quá khứ, tu tập hướng đến những việc hiền thiện 
trong tương lai, đó chính là chôn đi con rắn độc trong 
tự tâm mình. 

Kể từ câu “Vu Công xử án” cho đến câu này trong 
chính văn, Đế Quân lược nêu lên những trường hợp 
làm việc thiện được hưởng phước báo để chỉ dạy cho 
người đời. Một người làm thiện được hưởng phước 
báo, thì tất cả mọi người làm thiện cũng đều sẽ được 
hưởng phước báo. Cũng giống như nếm thử một quả 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

187

trên cây thấy ngọt thì biết tất cả những quả trên cây 
ấy đều ngọt, đâu cần phải nếm thử tất cả quả trên 
mỗi cành cây?

Trưng dẫn sự tích

TÙY PHƯƠNG TIỆN PHẠM GIỚI SÁT

1

Vào thời đức Phật Nhiên Đăng, có 500 thương 
nhân ra biển tìm châu báu. Cùng đi với họ lại có một 
kẻ xấu ác, rất giỏi võ nghệ, xưa nay vẫn thường làm 
những việc trộm cướp. Tên này có ý muốn giết 500 
thương nhân để một mình lấy hết số châu báu đã có 
được trên thuyền. Nhưng 500 thương nhân này đều 
là những vị Bồ Tát đã phát tâm Bồ-đề không còn thối 
chuyển,2 nếu giết các vị thì tội ác sẽ cực kỳ lớn lao đến 
mức không thể đo lường, do đó mà phải đọa vào địa 
ngục rất lâu.3

1 Trích từ kinh Đại Bảo Tích - 大寶積經 (Chú giải của soạn giả) Câu 
chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 24, trang 604, tờ b, thuộc quyển 108 
của kinh Đại Bảo Tích (kinh số 310, được xếp vào tập 11 trong Đại 
Chánh tân tu Đại tạng kinh). Ở đây không trích nguyên văn mà chỉ ghi 
lại đại ý. 

2 Nguyên tác ghi là: 五百人皆不退菩薩 (... ngũ bách nhân giai Bất thối 
Bồ Tát - ... năm trăm người này đều là các vị Bất thối Bồ Tát). Tuy 
nhiên, trong kinh văn đoạn này ghi là: 此五百人皆是向阿耨多羅三藐三
菩提不退轉菩薩 (Thử ngũ bách nhân giai thị hướng A-nậu-đa-la Tam-
miệu Tam-bồ-đề bất thối chuyển Bồ Tát - Năm trăm người này đều là 
những vị Bồ Tát đã phát tâm hướng đến quả vị Vô thượng Bồ-đề. ) Vì 
thế, xét ra thì đây là những vị đã phát tâm Bồ-đề không thối chuyển, 
thuộc hàng Bồ Tát sơ phát tâm, chứ không phải là Bất thối Bồ Tát, vốn 
là một quả vị đã gần đạt đến quả vị Phật. 

3 Trong kinh văn đoạn này ghi rõ ràng hơn như sau: 若此惡人殺諸菩
薩。以此業緣障礙罪故。一一菩薩從初發心。乃至成阿耨多羅三藐三
菩提。爾時惡人於其中間常在地獄。 (Nhược thử ác nhân sát chư Bồ 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

188

Bấy giờ, trên thuyền có người hoa tiêu dẫn đường1 
tên là Đại Bi, đoán biết được ý niệm của kẻ xấu ác 
kia, liền tự nghĩ rằng: “Nếu giết kẻ xấu ác này, ắt ta 
phải chịu quả báo đọa vào đường dữ.2 Nhưng nếu ta 
không giết ông ấy, ắt 500 người hiền lương này đều 
sẽ bị hại, mà tự thân ông ta rồi cũng sẽ đời đời bị đọa 
trong địa ngục. Bằng như ta nói rõ việc này ra với mọi 
người, ắt sẽ khiến cho cả 500 thương nhân đều khởi 
lên tâm sân hận xấu ác, do đó rồi cũng sẽ phải thọ 
quả báo khổ não.” Suy tính như vậy rồi liền sinh tâm 
thương xót tất cả, quyết định tự mình nhận lấy tội lỗi 
để cứu vớt nhiều người. Liền đâm chết kẻ xấu ác kia. 

Đức Phật Thích-ca kể chuyện này xong, dạy 
rằng: “Người hoa tiêu tên Đại Bi đó, chính là tiền 
thân của ta; 500 thương nhân ngày ấy, chính là 500 
vị Bồ Tát trong Hiền kiếp này.”

Lời bàn

Việc này gọi là tùy theo cơ duyên mà phải phạm 
vào việc giết hại, nhưng điều quan trọng nhất là trước 
hết đã khởi lên tâm niệm thà tự mình nhận lấy tội lỗi 
để có thể cứu vớt người khác, thì sau đó mới có thể 

Tát, dĩ thử nghiệp duyên chướng ngại tội cố, nhất nhất Bồ Tát tùng sơ 
phát tâm, nãi chí thành A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam-bồ-đề, nhĩ thời ác 
nhân ư kỳ trung gian thường tại địa ngục. - Nếu kẻ xấu ác kia giết hại 
các vị Bồ Tát, thì do nghiệp duyên cản trở các bậc tu đạo, nên trong 
suốt thời gian mà các vị Bồ Tát ấy tu tập, từ lúc sơ phát tâm cho đến 
khi chứng đắc quả Vô thượng Bồ-đề, thì kẻ xấu ác kia phải luôn ở trong 
địa ngục. ) Câu kinh này cũng làm rõ ý vừa nêu trên, rằng đây là các 
vị Bồ Tát sơ phát tâm chứ không phải đã đạt quả vị Bất thối chuyển. 

1 Nguyên văn là đạo sư (導師) được dùng với nghĩa là người dẫn đường 
hoặc lái tàu trên biển (hoa tiêu). 

2 Ở đây chỉ 3 đường dữ là địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

189

tùy phương tiện mà hành xử theo phương thức quan 
trọng này. Ngược lại, nếu như khởi tâm tham muốn 
công đức, lại muốn tránh không phải chịu quả báo tội 
lỗi, thì tâm niệm như thế vốn đã là không thể chấp 
nhận, làm sao còn có được phước báo?

GIẾT RẮN PHẢI ĐỀN MẠNG

1

Ở quê tôi, trước đây có một người làm quan Lễ 
bộ Thượng thư tên Cố Tích Trù, sống tại Ôn châu, bị 
viên phó tướng là Hạ Quân Nghiêu giết hại. Không 
lâu sau, người ấy giáng cơ nơi nhà của một gia nhân 
là Trương Điều Đỉnh, nói rằng: “Trong đời trước ta có 
lỡ tay giết chết một con rắn. Con rắn ấy nay chính là 
Hạ Quân Nghiêu, vào ngày 16 tháng 6 vừa qua đã hại 
chết ta ở giữa dòng sông. Việc nhân quả đời trước nay 
phải gánh chịu, hãy nói với 2 con ta đừng nghĩ đến 
việc báo thù.”

Họ Trương khi ấy chưa hề nghe tin Cố Tích Trù 
đã chết, nên lập tức cho người đến Ôn châu tìm hiểu 
tin tức. Khi ấy có Ngô Quốc Kiệt là người huyện Thái 
Thương, đang ở tại Ôn châu, có mời Cố Tích Trù đến 
dự tiệc trên thuyền ở giữa sông. Sáng sớm nghe tin Cố 
Tích Trù đã bị hại chết, liền sai rất nhiều ngư dân lặn 
xuống dò tìm thi thể, nhưng không tìm được. Đêm 
ấy nằm mộng thấy Cố Tích Trù đứng thẳng trong 
nước mà nói rằng: “Ta ngày trước là một vị tăng ở núi 
Thiên Đài, có đánh chết một con rắn, nay phải đền 

1 Trích từ sách Hiện quả tùy lục - 現果隨錄. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

190

mạng. Ông có ý tốt với ta, vì trong đời trước vốn từng 
là môn đồ của ta. Nay ông chỉ cần cho người đến tìm 
bên ngoài dòng nước xoáy ở chỗ này, chỗ này... thì 
sẽ tìm được.” Ngô Quốc Kiệt y theo lời chỉ dẫn trong 
mộng, quả nhiên tìm được xác, liền đưa linh cữu về 
Côn Sơn mai táng. 

Lời bàn

Cố Tích Trù ngày trước là một vị tăng ở núi Thiên 
Thai, nay tái sinh làm quan đến chức Lễ Bộ Thượng 
thư, tất nhiên văn chương tiết tháo, đức hạnh nghĩa 
khí đều phải trác tuyệt hơn người, đáng để lưu truyền 
hậu thế. Như thế mà còn khó tránh được quả báo của 
việc giết rắn ngày trước, huống chi những kẻ tầm 
thường, so ra còn kém xa họ Cố đến muôn vạn lần? 
Người đời khởi tâm xấu ác giết rắn, chớ nên đem 
chuyện Thúc Ngao ra mà biện hộ cho việc làm của 
mình. 

MUỐN TẠO RUỘNG PHƯỚC 
 RỘNG SÂU, PHẢI DỰA VÀO MỘT 

TẤM LÒNG NÀY

Giảng rộng

Câu này chính là nêu lên một cương lĩnh thiết 
yếu. Trước đó đã kể rõ những sự kiện có thật về nhân 
quả báo ứng, đến câu này mới làm sáng tỏ đạo lý 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

191

nhân quả. Tâm địa, hay lòng người, đó chính là nhân, 
mà ruộng phước kia chính là quả. Các nhà nho ở đời 
chẳng tin nhân quả, chẳng qua chỉ vì chưa đủ khả 
năng nhận hiểu đúng sách vở của Nho gia. Chính vì 
thế mà khi nói đến những việc như “nhà làm việc thiện 
ắt có niềm vui, nhà làm nhiều việc ác ắt gặp tai ương” thì 
có thể tin nhận, nhưng khi bàn đến những chuyện 
nhân quả báo ứng thì lại không tin. Như thế có khác 
nào chỉ biết gọi là “mặt trời” mà không biết mặt trời 
ấy cũng còn được gọi là vầng thái dương!

Người tin nhân quả thì tâm lo sợ quả báo của việc 
ác nên không dám phạm vào. Người không tin nhân 
quả thì tâm thường buông thả nên không kiêng sợ bất 
kỳ việc ác nào. Một người vì tin nhân quả, sợ quả báo 
nên làm một việc lành, vạn người đều như vậy thì thế 
giới này tăng thêm được vạn điều lành. Một người 
không tin nhân quả, buông thả phóng túng nên làm 
một việc xấu ác, vạn người như vậy thì thế giới này 
tăng thêm vạn điều xấu ác. Cho nên nói rằng: “Người 
người đều rõ biết nhân quả, đó là con đường an lành 
tốt đẹp cho xã hội. Người người đều không tin nhân 
quả, đó là con đường đại loạn của xã hội.”



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

192

Trong thế gian có 7 việc 
 chẳng đồng, đều do  

tâm tạo ra

1. Tuổi thọ 

- 	 Tuổi thọ ngắn ngủi là do: mong cầu cho người 

khác phải chết, giết hại chúng sinh, xây dựng đền 

thờ dâm thần.

- 	 Tuổi thọ lâu dài là do: thương yêu hết thảy các 

loài, phóng sinh cứu vật, sống thanh tịnh tích tụ 

phước đức.

2. Bệnh tật

- 	 Thân thể nhiều bệnh là do: gây hại cho chúng 

sinh, không giúp đỡ người bệnh khổ. 

- 	 Thân thể được ít bệnh là do: thường lễ bái Tam 

bảo, cung cấp thuốc men cho người bệnh khổ. 

3. Dung mạo

- 	 Thân hình, dung mạo xấu xí là do: thường khởi tâm 

sân hận, tranh chấp với người khác; che lấp, ngăn cản 

ánh sáng Phật pháp; cười nhạo hình dung xấu xí của 

người khác. 

- 	 Thân hình, dung mạo đoan trang, đẹp đẽ là do: 

thường khởi tâm nhẫn nhục, nhu hòa; tu sửa, kiến 

tạo hình tượng chư Phật; bố thí thức ăn cho người 

khác. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

193

4. Uy thế đối với người khác
- 	 Không tự có uy thế đối với người khác là do: đối 

với sở hữu của người khác sinh lòng ghen ghét, đố 

kỵ; không thường tu tích phước. 

- 	 Tự có uy thế đối với người khác là do: không ôm 

lòng ghen ghét, đố kỵ người khác; luôn giữ lòng 

thành tín, không dối gạt người. 

5. Thân phận cao quý hay hèn mọn
- 	 Thân phận sinh ra hèn mọn, bị người khinh 

miệt là do: kiêu ngạo, lăng nhục người khác; thiếu 

nợ tiền bạc, tài sản của người khác không trả; khinh 

rẻ, không kính trọng chư tăng ni. 

- 	 Thân phận sinh ra cao quý, được người tôn kính 

là do: kính tín, phụng sự Tam bảo; thường nỗ lực 

làm việc thiện; đối xử khiêm cung, hòa nhã với mọi 

người. 

6. Sở hữu tài vật
- 	 Chịu cảnh nghèo khó bần cùng là do: keo kiệt, 

bủn xỉn, không tu hạnh bố thí; trộm cướp, lường 

gạt tài sản của người khác. 

- 	 Được hưởng giàu sang phú quý là do: thường 

khởi tâm hiền thiện bố thí cho người; không nợ 

nần người khác. 

7. Tri thức tốt xấu
- 	 Tri thức xấu ác, tà kiến là do: gần gũi những người 

xấu ác; ngợi khen, tán dương các pháp xấu ác; xan 

lận không chia sẻ, thuyết giảng Chánh pháp cho 

người khác. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

194

- 	 Tri thức hiền thiện, chân chánh là do: thường tu 

tập trí tuệ chân chánh, gần gũi các bậc sa môn, thọ 

nhận và hành trì Chánh pháp. 

Chánh báo và dư báo  
do 10 điều ác chiêu cảm

Chánh báo1 của 10 điều ác2 chính là ba đường 
dữ.3 Nếu được sinh làm người thì sẽ chiêu cảm 2 loại 
nghiệp báo nặng hoặc nhẹ theo như mô tả dưới đây. 

Ba điều ác của thân:  
(1) giết hại, (2) trộm cướp, (3) tà dâm

Chiêu cảm nghiệp báo: 
- Thường chịu bệnh tật

- Tuổi thọ ngắn ngủi

- Nghèo khổ túng thiếu

- Sở hữu tài sản chung cùng, không được tự do quyết 

định

- Vợ (hoặc chồng) không chung thủy, chân thành

- Thân bằng quyến thuộc không được như ý muốn 

1 Chánh báo: quả báo quyết định các yếu tố trực tiếp tạo nên đời sống 
con người, như thân thể, thọ mạng, sức khỏe... 

2 Mười điều ác (Thập ác), là mười điều trái ngược với Mười điều lành hay 
Thập thiện, bao gồm: 1. Sát sanh, 2. Trộm cắp, 3. Tà dâm, 4. Vọng 
ngữ, 5. Ỷ ngữ, 6. Lưỡng thiệt, 7. Ác khẩu, 8. Tham dục, 9. Sân khuể, 
10. Tà kiến. 

3 Ba đường dữ: tức ba cảnh giới xấu ác, gồm địa ngục, ngạ quỷ và súc 
sanh. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

195

Bốn điều ác của khẩu:  
(1) nói dối, (2) nói thêu dệt, (3) nói hai 
lưỡi gây hiềm khích chia rẽ, (4) nói lời 
ác độc

Chiêu cảm nghiệp báo: 

- Thường bị người khác phỉ báng

- Thường bị người khác khinh miệt

- Lời nói ra không được người khác tin nhận

- Lời nói không rõ ràng, minh bạch

- Thân bằng quyến thuộc thường chịu cảnh ly tán

- Sinh ra trong gia tộc xấu ác, tồi tệ

- Thường phải nghe những âm thanh khó chịu, xấu ác

- Lời nói ra thường bị tranh cãi, kiện tụng

Ba điều ác của ý:  
(1) tham lam, (2) sân hận, (3) si mê

Chiêu cảm nghiệp báo

- Trong lòng chẳng bao giờ biết đủ

- Những điều mong cầu thường bị thiếu thốn, dứt 

tuyệt

- Chỗ đòi hỏi của người khác khó đáp ứng

- Thường bị người khác gây khó khăn, làm hại

- Sinh ra trong gia đình chịu ảnh hưởng của tà kiến

- Tâm ý gian trá, dua nịnh, không trung thực



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

196

27 loại quả báo thiện ác khác 
biệt

Sinh làm người Là do

1. Tôn quý, được kính ngưỡng Lễ kính, phụng sự Tam bảo

2. Giàu sang vô hạn Thực hành bố thí

3. Tuổi thọ dài lâu Thực hành trì giới

4. Dung mạo đoan chánh Thực hành nhẫn nhục

5. Chuyên cần tu tập Thực hành tinh tấn

6. Thấu suốt nghĩa lý Thực hành trí tuệ

7. Tiếng nói trong trẻo Xưng tán Tam bảo

8. Trong sạch thanh khiết Tu tập tâm từ mẫn

9. Dơ nhớp, không thanh khiết Tái sinh từ loài lợn

10. Keo lận, bủn xỉn Tái sinh từ loài chó

11. Ương ngạnh, bạo ngược Tái sinh từ loài dê

12. Nhanh lẹ, nóng nảy Tái sinh từ loài khỉ

13. Nhạy cảm với mùi vị Tái sinh từ loài cá, rùa...

14. Độc ác, thường hại người Tái sinh từ loài rắn

15. Không có tâm từ mẫn Tái sinh từ hổ báo, lang sói

16. Ngu ngốc, đần độn Không dạy bảo người khác

17. Câm điếc Phỉ báng, làm nhục người

18. Thấp hèn, bị sai khiến Thiếu nợ không trả

19. Xấu xí, đen đúa Ngăn cản Phật pháp

20. Sinh vào loài hươu nai Khủng bố, đe dọa người

21. Sinh vào loài rồng Thường pha trò, chọc cười

22. Thân thể sinh ung nhọt độc Đánh đập, hành hạ người

23. Người được gặp vui mừng Niềm nở, tiếp đón người

24. Thường bị kiện thưa Giam nhốt, buộc trói người

25. Thân thể thấp bé Khinh miệt người khác

26. Mặt mũi xấu xí khó coi Thường sân hận, nóng nảy

27. Ngu si, thiếu trí Không ham học hỏi



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

197

LUẬN GIẢI VỀ TÂM ĐỊA

Có quả báo tốt đẹp nhưng không thể thụ 
hưởng 

Một số người tuy có lụa là gấm vóc chất đầy trong 
rương, nhưng trên thân thể chẳng qua chỉ khoác lên 
đôi ba mảnh vải thô xấu; có vàng ngọc châu báu 
chứa đầy trong tủ, nhưng miếng ăn hằng ngày chẳng 
qua cũng chỉ dùng những món hơn kẻ bần hàn đôi 
chút, cho rằng như thế là an nhàn; lại ưa thích những 
việc làm lụng cực nhọc, cho đó là thích thú, khoái 
lạc. Những người như thế, chỉ thấy họ suốt ngày ưu 
tư phiền muộn, rõ ràng có được phước báo tốt đẹp 
nhưng không thể hưởng dụng như người khác. Đó 
là do đời trước tuy làm việc bố thí nhưng không phát 
tâm chí thành, hoan hỷ, chỉ do có người khuyến khích, 
khuyên bảo nên mới miễn cưỡng mà bố thí. Hoặc nếu 
không phải thế thì là sau khi bố thí lại sinh tâm tiếc 
nuối, hối tiếc việc đã làm.1 

Được thụ hưởng nhưng không có quả báo 
tốt đẹp

Có những người gia cảnh bần hàn, nhưng thường 
được sống trong nhà cao cửa rộng của người khác; 
bữa ăn ở nhà mình thì canh rau qua bữa, nhưng lại 
thường được dùng những món sơn hào hải vị do 
người khác chiêu đãi. Người như thế tuy được hưởng 

1 Đoạn này lấy ý trong kinh Di-lặc sở vấn - 彌勒所問經. (Chú giải của 

soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

198

thụ nhưng không gọi là có phước báo. Đó là do đời 
trước không tự mình làm việc bố thí, chỉ biết khuyên 
bảo, khuyến khích người khác làm việc phước thiện; 
hoặc do khi nhìn thấy người khác làm việc bố thí liền 
sinh tâm hoan hỷ, ngợi khen tán thán. 

Trước giàu sau nghèo
Kinh Nghiệp báo sai biệt1 dạy rằng: “Nếu có chúng 

sinh nào, trước nghe theo lời khuyên của người khác 
mà làm việc bố thí, sau lại sinh tâm hối tiếc; do nhân 
duyên như thế, người ấy đời sau sẽ được giàu có một 
thời gian, nhưng sau đó lại phải chịu cảnh bần hàn.”

Trước nghèo sau giàu
Kinh văn cũng dạy rằng: “Lại nữa, nếu có chúng 

sinh nào, do nghe lời khuyên của người khác mà làm 
việc bố thí nhỏ nhoi, nhưng sau khi bố thí rồi sinh 
tâm hoan hỷ. Người ấy đời sau sinh ra làm người, 
trước chịu nghèo khổ nhưng sau được giàu có.”2

Giàu có nhưng phải lao nhọc
Giàu có là nhờ gieo nhân giàu có; nhưng phải lao 

lực khổ nhọc cũng là do gieo nhân lao khổ. Như trong 

1 Tên kinh đầy đủ là Phật vị Thủ Ca Trưởng giả thuyết Nghiệp báo sai 

biệt kinh - 佛為首迦長者說業報差別經, do ngài Cù Đàm Pháp Trí dịch 

vào đời Tùy. Phần trích dẫn này là lược ý, không phải nguyên văn kinh. 

Nội dung trích dẫn được bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 893, tờ c, thuộc 

kinh số 80, được xếp vào tập 1 của Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh. 
2 Trong nguyên bản không có chú giải riêng cho đoạn này, nhưng 

chúng tôi có đối chiếu và thấy nội dung cũng được trích từ kinh Nghiệp 
báo sai biệt. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

199

kinh dạy rằng: “Người cúng dường trai tăng1 ắt sẽ 
được giàu có vô hạn, ấy là lẽ tất nhiên. Tuy nhiên, 
nếu có người thỉnh chư tăng đến nhà mình để cúng 
dường, khiến cho chư tăng phải nhọc sức đi lại vất 
vả, rồi sau mới dâng cúng thức ăn, người ấy đời sau 
tuy vẫn được giàu có vô hạn, nhưng lại phải lao nhọc 
cần khổ.”

Nhàn hạ mà được giàu có 
Nếu người phát tâm cúng dường chư tăng, mang 

thức ăn đến tận am viện, chùa chiền, khiến cho chúng 
tăng có thể an nhàn thọ dụng, người ấy sẽ được phước 
báo đời sau sinh ra trong hai cõi trời người, tự nhiên 
được thụ hưởng mọi điều khoái lạc. 

Nghèo khổ nhưng có thể bố thí
Kinh văn cũng dạy rằng: “Nếu có chúng sinh 

nào,2 trước đây từng làm việc bố thí nhưng không gặp 
được những bậc là ruộng phước của thế gian,3 mãi 
lưu chuyển trong luân hồi sinh tử. Những chúng sinh 
ấy khi được sinh ra làm người, do không được gặp 
bậc phước điền nên việc bố thí chỉ mang lại phước 
báo rất nhỏ nhoi, thoạt có thoạt không chẳng lâu bền. 

1 Trai tăng: nghi lễ cung thỉnh chư tăng để cúng dường đầy đủ các món 
nhu yếu như thuốc men, y phục, thức ăn uống... 

2 Ở đây nói là chúng sinh, không chỉ riêng loài người. Dùng chữ chúng 
sinh để chỉ cho khắp hết muôn loài trong sáu đường (trời, người, a-tu-
la, địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh). 

3 Ruộng phước của thế gian: chỉ những bậc đạo cao đức trọng, là nơi 
cho mọi người cung kính, quy ngưỡng, nếu ai cúng dường các bậc 
như thế sẽ được phước báo lớn lao, như người gieo thóc giống vào 
đám ruộng tốt sẽ thu hoạch được rất nhiều; do đó mà gọi các ngài là 
ruộng phước của thế gian (phước điền). 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

200

Tuy nhiên, do đã từng tu tập quen theo hạnh bố thí, 
nên khi sinh ra dù sống trong cảnh nghèo khó vẫn 
thường có thể làm việc bố thí.”1

Giàu có nhưng không bố thí
“Lại có những chúng sinh vốn không thường làm 

việc bố thí, nhân gặp bậc thiện tri thức khuyên bảo 
nên nhất thời cũng bố thí được một lần, may mắn 
lại gặp được bậc phước điền đức cao đạo trọng. Nhờ 
công đức cúng dường bậc phước điền cao trọng, nên 
đời sau sinh ra được giàu có sung túc. Tuy nhiên, bởi 
không tập quen hạnh bố thí, nên dù sống trong cảnh 
giàu sang mà tâm thường keo lận, không làm việc bố 
thí.”2

Bố thí nhiều, được phước ít
Kinh Bồ Tát bản hạnh dạy rằng:3 “Nếu có chúng 

sinh làm việc bố thí nhưng không hết lòng, hoặc cúng 
dường mà không có lòng cung kính; hoặc khi bố thí, 
cúng dường mà tâm không hoan hỷ; hoặc khi bố thí 
lại khởi tâm kiêu mạn, tự cao tự đại; hoặc bố thí cúng 
dường cho những kẻ theo tà kiến điên đảo. Bố thí 
cúng dường như thế cũng giống như người gặp phải 

1 Đoạn này trích từ kinh văn đã dẫn trên, bắt đầu từ dòng 5, trang 894, 
tờ a. 

2 Đoạn này trích từ kinh văn đã dẫn trên, bắt đầu từ dòng 8, trang 894, 
tờ a. 

3 Đoạn này không trích nguyên văn mà chỉ ghi lại ý từ kinh Bồ Tát bản 
hạnh - 菩薩本行經, quyển 2, thuộc kinh số 155, được xếp vào tập 3 
của Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh. Nội dung này bắt đầu từ dòng 7, 
trang 114, tờ a. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

201

mảnh ruộng cằn cỗi bạc màu, tuy gieo giống xuống 
rất nhiều mà thu hoạch chẳng được bao nhiêu.” 

Bố thí ít, được phước nhiều
Trong kinh này lại cũng dạy rằng: “Nếu vào lúc 

thực hành bố thí có thể khởi tâm hoan hỷ, tâm cung 
kính, tâm thanh tịnh, chẳng mong cầu được phước 
báo, hoặc được cúng dường cho các bậc Bồ Tát, thánh 
tăng. Bố thí cúng dường được như thế cũng giống 
như người gặp đám ruộng tốt, tuy gieo giống ít cũng 
thu hoạch được rất nhiều.”1

Buồn phiền như nhau, thọ báo khác nhau
Sách Pháp uyển châu lâm2 nói rằng: “Ví như có hai 

người, một người nghèo khổ, một người giàu có. Có 
kẻ đến cầu xin được giúp đỡ, cả hai người này đều 
sinh tâm buồn phiền. Người giàu có nhiều của cải 
buồn phiền vì sợ người kia nài nỉ xin xỏ, hao tốn tiền 
bạc của mình. Người nghèo khổ lại buồn phiền vì rất 
muốn giúp người mà không có tiền bạc để giúp. Về 
sau, người nghèo khổ ấy được sinh lên cõi trời, còn 
người giàu có kia phải đọa vào cảnh giới ngạ quỷ. 
Tuy cả hai người đều sinh tâm buồn phiền nhưng lại 
thọ quả báo khác nhau.” 

1 Đoạn này vẫn trích ý từ kinh Bồ Tát bản hạnh như đã dẫn trên. Nội 
dung bắt đầu từ dòng 10, trang 114, tờ a. 

2 Sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林) - do ngài Đạo Thế soạn vào 
đời Đường, được xếp vào tập 53 của Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, 
kinh số 2122, cả thảy có 100 quyển. Nội dung đoạn này không trích 
nguyên văn mà lấy ý từ trong quyển 81 của sách, bắt đầu từ dòng 10, 
trang 888, tờ c. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

202

Tuổi thọ khác nhau, quả phước giống nhau

Ví như một người sống vào thời tuổi thọ lên đến 
ngàn năm, suốt đời thọ trì Năm giới, thực hành Mười 
điều lành, so với một người sống vào thời tuổi thọ chỉ 
được mười năm, cũng suốt đời thọ trì Năm giới, thực 
hành Mười điều lành, thì phước báo của cả hai người 
này đều giống như nhau, không khác. 

Làm việc ác cuối đời được kết quả tốt đẹp

Ví như có người làm việc ác nhưng cuối đời lại 
được hưởng kết quả tốt đẹp, ấy là vì nghiệp quả của 
việc ác đã làm trong đời này còn chưa chín muồi, mà 
nghiệp quả của những việc thiện đã làm trong đời 
trước lại chín muồi trước. Xưa có một người trong 7 
đời đều làm việc giết dê, không đọa vào ba đường dữ. 
Nhưng sau đó rồi thì tất cả những tội giết hại đã tạo 
ấy đều dần dần phải chịu quả báo thường bồi, không 
sót một trường hợp nào.1

Thông thường, khi thấy có những người làm việc 
ác mà được hưởng phước báo thì nên hiểu là như vậy. 

Làm việc thiện cuối đời chịu kết quả xấu ác

Có người suốt đời thường làm việc thiện, nhưng 
cuối đời phải gánh chịu những kết cục bi thảm, ấy 
là vì nghiệp quả của những việc thiện đã làm trong 

1 Xem trong Đại tạng nhất lãm - 大藏一覽. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

203

đời này còn chưa chín muồi, mà nghiệp quả của 
những việc ác đã làm trong đời trước lại chín muồi. 
Hơn nữa, tuy thấy có vẻ như đang chịu quả xấu mà 
thật ra chẳng phải quả xấu. Như xưa kia có chú bé 
chăn trâu, một hôm hái hoa dâng cúng Phật, trở về 
giữa đường bị trâu húc chết, thần thức lập tức sinh 
lên cảnh trời Đao-lợi.1 Lại có một con khỉ nhìn thấy 
vị tăng, sinh tâm hoan hỷ, liền đến gần mượn lấy áo 
cà-sa thử khoác lên thân, ngay lúc ấy bất ngờ sẩy chân 
ngã xuống vực sâu mà chết, thần thức lập tức sinh lên 
cõi trời.2

Nói tóm lại, nếu do làm việc thiện mà phải bỏ mạng, 
chưa hẳn đã là không được quả báo tốt lành, chỉ là trong 
nhất thời mắt thịt của người phàm không thể thấy biết 
mà thôi. 

Thân an vui, tâm không vui
Người phàm tục tu phước, trong đời này mọi việc 

đều được như ý, có thể gọi là thân được an vui. Tuy 
nhiên, không học pháp xuất thế, chưa thoát khỏi luân 
hồi, rốt lại trong tâm vẫn không tránh khỏi mối lo rơi 
vào ba đường dữ. 

Tâm an vui, thân không vui
Bậc chứng quả A-la-hán đã chấm dứt không 

còn phải tái sinh, có thể xem như vĩnh viễn thoát ba 
đường dữ, ra khỏi sáu cõi luân hồi, có thể gọi là tâm 
1 Trích từ kinh Thí dụ - 譬喻經. (Chú giải của soạn giả)
2 Xem trong sách Kinh luật dị tướng - 經律異相. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

204

được an vui. Tuy vậy, ví như trước đây không thường 
tu phước thì sẽ không nhận được sự cúng dường như 
ý muốn. 

Bố thí lớn lao, phước báo nhỏ

Kinh Bát-nhã dạy rằng: “Nếu vị Bồ Tát chỉ buông 
xả tài bảo trân quý nhưng không phát tâm cầu quả 
Phật để cứu độ tất cả chúng sinh, thì dù tu tập trải 
qua số kiếp nhiều như cát sông Hằng cũng chỉ được 
phước báo rất ít.”1

Bố thí nhỏ nhoi, phước báo lớn lao

Kinh Bát-nhã cũng dạy rằng: “Nếu vị Bồ Tát trong 
khi thực hành bố thí có thể hồi hướng cầu quả Vô 
thượng Bồ-đề để cứu độ tất cả chúng sinh trong mười 
phương, thì cho dù việc bố thí có nhỏ nhoi cũng vẫn 
được phước đức vô lượng.”2 Đối với vị Bồ Tát này, từ 
lúc phát tâm cho đến khi thành tựu quả Phật, tâm địa 
không có gì tăng thêm, mà ruộng phước cũng không có 
gì tăng thêm, vì vốn đã viên mãn. 

Gặp hoàn cảnh thuận lợi, chính là lúc nên tu 
phước

Khi gặp hoàn cảnh thuận lợi, nên tự suy nghĩ như 
thế này: “Nhà ta nay được giàu có, nhất định là đời 
1 Ở đây phước báo thật ra không phải là ít, nhưng ý muốn nói rằng nếu 

so với vị Bồ Tát đã phát tâm Bồ-đề (cầu quả Phật để cứu độ tất cả 
chúng sinh) thì phước báo của vị này là ít. (Chú giải của soạn giả) 

2 Hai đoạn trên đây có hàm ý tương đồng với các đoạn “Bố thí nhiều 
được phước ít”



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

205

trước đã thường tu hạnh bố thí, nên đời này lại càng 
phải cứu người giúp vật nhiều hơn nữa. Thân thể ta 
không có bệnh tật, nhất định là đời trước đã thường 
tu tập từ bi, nên đời này lại càng phải tránh sự giết 
hại và phóng sinh nhiều hơn nữa.” Cũng giống như 
khi đã thắp lên một ngọn đèn sáng, cần phải tiếp tục 
châm thêm dầu thì mới có thể duy trì ánh sáng. 

Gặp hoàn cảnh trái nghịch vẫn có thể tu 
phước

Khi gặp hoàn cảnh trái nghịch, nên tự suy nghĩ 
như thế này: “Ta nay gặp cảnh khốn khổ tai ách này, 
đều là do nghiệp đời trước chiêu cảm mà có, nếu vui 
lòng nhận chịu ắt là đền trả hết được nợ nần xưa kia.” 
Cũng chẳng riêng việc ấy, nếu mình gặp cảnh nghèo 
túng khốn cùng, thường cầu mong cho tất cả mọi người 
đều được giàu sang sung túc; nếu mình phải chịu nhiều 
bệnh khổ, thường cầu mong cho tất cả mọi người đều 
được khỏe mạnh an ổn; nếu mình thường gặp cảnh đấu 
tranh giành giật, thường cầu mong cho tất cả mọi người 
đều được hòa hợp an vui; nếu tự mình ngu si hôn ám, 
thường nguyện cho tất cả mọi người đều được trí tuệ 
sáng suốt; nếu tự mình không được trọn đủ các giác 
quan, thường cầu mong cho tất cả mọi người đều được 
thân tướng tốt đẹp.

Mỗi khi gặp một hoàn cảnh hoạn nạn nào đó, liền 
nguyện trong đời vị lai sẽ cứu độ cho người gặp hoạn 
nạn như thế. Như vậy chẳng phải là ngay nơi phiền 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

206

não tức hiện Bồ-đề, độc dược hóa thành cam lộ đó sao? 
Nếu người không biết tu phước thì ắt là ngược lại. 

Người khác làm việc thiện, ta có thể được 
phước

Khi người khác làm việc thiện chưa thành tựu mà 
mình tùy theo để khuyến khích, thúc đẩy, đó gọi là 
khuyến khích được phước. Khi người khác làm việc thiện 
đã thành tựu, mình cũng tùy theo mà vui mừng hoan hỷ, 
đó gọi là tùy hỷ được phước. Thường ngợi khen xưng tán 
điều thiện, khiến người khác bắt chước làm theo, đó gọi 
là tán thán được phước. Suy cho cùng thì khắp cả trên trời 
dưới đất, từ xưa đến nay, hết thảy các điều thiện trong 
thiên hạ đều có thể tạo phước cho ta. 

Cho nên, Bồ Tát Phổ Hiền phát khởi 10 nguyện lớn 
thì nguyện thứ 5 chính là “tùy hỷ công đức”. Trên từ vô 
lượng phước báo nhiều đời nhiều kiếp của chư Phật, Bồ 
Tát; dưới cho đến chỉ một việc thiện nhỏ nhoi của bất 
kỳ chúng sinh nào trong sáu cõi luân hồi, khi mình biết 
được thì đối với tất cả đều phát tâm tán thán, tùy hỷ. 
Làm được như thế rồi thì bao nhiêu phước báo trong 
tận cùng hư không, rộng khắp pháp giới, đâu đâu cũng 
có thể trở thành phước báo của mình, mà tự thân mình 
cũng được như Bồ Tát Phổ Hiền không khác. 

Người khác làm việc xấu ác, ta có thể được 
phước

Khi người khác làm việc ác chưa thành mà mình 
gắng sức khuyên bảo, khiến người ấy ngưng lại, ắt 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

207

mình sẽ được phước. Khi người khác làm việc ác đã 
xong, mình thấy vậy sinh tâm buồn lo, không vui, ắt 
cũng sẽ được phước. Khi việc ác chưa truyền rộng, 
mình cố gắng tìm mọi phương cách để chặn đứng, 
ngăn cản, ắt sẽ được phước. Nếu việc ác đã lan truyền, 
nên lấy đó làm bài học để răn ngừa, cảnh giác không 
phạm vào, ắt cũng sẽ được phước. 

Nếu việc xấu ác làm hại đến mình mà có thể nhẫn 
nhục chịu đựng, ắt sẽ được phước. Nếu việc xấu ác 
làm hại đến người khác mà mình có thể khuyên người 
nhẫn nhục chịu đựng, ắt cũng sẽ được phước. 

Trưng dẫn sự tích

NĂM DẶM BỒN ĐỒNG

Ngày xưa, tại nước Câu-lưu-xa có vị vua tên là Ác 
Sinh. Một hôm, vua nhìn thấy có con mèo vàng từ phía 
đông bắc của đại sảnh đi vào rồi chui xuống đất chỗ 
góc tây nam. Vua liền ra lệnh khai quật ngay chỗ góc 
nhà ấy lên, tìm được một cái bồn bằng đồng, trong có 
3 hộc, đều chứa đầy những đồng tiền vàng. Từ chỗ cái 
bồn ấy đào sâu xuống một chút lại gặp một cái bồn bằng 
đồng nữa, cũng có 3 hộc và cũng chứa đầy tiền vàng bên 
trong. Tiếp tục đào xuống thì tìm được thêm cái bồn thứ 
ba, cũng giống hệt như vậy. Lại từ chỗ đào được ấy, tiếp 
tục tìm ra quanh đó thì cứ cách khoảng một bước đi lại 
tìm được bồn đồng chứa tiền vàng, như vậy rộng ra đến 
5 dặm đều tìm được rất nhiều bồn đồng chứa tiền vàng 
như vậy. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

208

Vua cho là việc quái dị, trong lòng sinh nghi, liền 
tìm đến chỗ Tôn giả Ca-chiên-diên thưa hỏi. Tôn giả 
đáp rằng: “Vào đời quá khứ cách nay 91 kiếp, có đức 
Phật ra đời hiệu là Tỳ-bà-thi.1 Sau khi đức Phật ấy 
nhập Niết-bàn, có một vị tỳ-kheo đi khất thực đến 
ngã tư đường liền ngồi xuống, muốn giáo hóa mọi 
người nên chỉ tay vào bát mà nói rằng: ‘Nếu có ai 
biết mang tiền bạc cất vào trong thành quách kiên cố 
này,2 thì bất luận là vua chúa, kẻ trộm cướp, cho đến 
các nạn lớn như lũ lụt, hỏa hoạn, thiên tai, cũng đều 
không thể cướp mất đi tài sản của người ấy.’ 

“Có một người nghèo nghe vị tỳ-kheo nói thế thì 
hết sức hoan hỷ phấn khích, nhân lúc ấy lại vừa bán 
củi ở chợ được 3 đồng tiền, liền cúng dường tất cả vào 
trong bát. Cúng dường xong, người ấy quay về nhà 
cách đó 5 dặm, cứ mỗi bước đi trên đường đều sinh 
tâm hoan hỷ. Về đến trước cửa nhà rồi, trước khi vào 
nhà lại quay về hướng vị tỳ-kheo mà thành tâm đảnh 
lễ, phát tâm bố thí rồi mới vào. Người nghèo khổ ngày 
xưa ấy, nay không phải ai khác, chính là đại vương 
đó.”3

1 Tức là vị Phật thứ 998 trong số 1000 vị Phật của kiếp Trang nghiêm. 
(Chú giải của soạn giả)

2 Ý ngài chỉ đến việc dùng tài vật, tiền của để cúng dường vào bát. 
3 Phần này trích từ Tạp bảo tạng kinh - 雜寶藏經. (Chú giải của soạn 

giả) Tuy nhiên, khi tra cứu lại chúng tôi không tìm thấy câu chuyện 
này trong Tạp bảo tạng kinh (Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 4, 
kinh số 203, tổng cộng 10 quyển, do 2 ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu 
cùng dịch), mà chỉ thấy có ghi trong sách Pháp uyển châu lâm (法苑
珠林 - Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, kinh số 2122, tổng cộng 
100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường) với câu mở đầu là 
Tạp bảo tạng kinh vân - 雜寶藏經云. Có thể tiên sinh An Sĩ đã căn cứ 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

209

Lời bàn

Khi đức Phật đang ở tại thành Xá-vệ, có người 
phụ nữ với tâm chí thành dâng cúng một bát cơm. 
Đức Phật dạy rằng phước đức của người phụ nữ ấy 
rất lớn. Chồng của người phụ nữ ấy nghe rồi trong 
lòng rất hoài nghi, không tin rằng chỉ cúng dường 
một bát cơm nhỏ bé mà lại được phước rất nhiều như 
lời Phật dạy. Đức Phật liền gọi người ấy đến hỏi rằng: 
“Ông thấy cây ni-câu-đà1 cao lớn như thế nào chứ?”

Người kia thưa: “Dạ thấy, cây ấy cao chừng 4 
đến 5 dặm, mỗi năm rụng quả xuống ước chừng vạn 
hộc.”2

Đức Phật lại hỏi người ấy hạt cây ni-câu-đà lớn 
hay nhỏ, người ấy đáp: “Chẳng qua cũng chỉ nhỏ 
bằng hạt cải.”

Đức Phật dạy: “Lòng đất chỉ là sự vật vô tình mà 
gieo vào đó một hạt giống nhỏ bằng hạt cải, về sau có 
thể thu được mỗi năm đến vạn hộc quả, huống chi con 
người vốn có tâm thức, nếu có thể chí thành dâng cúng 
lên đức Như Lai một bát cơm, sao lại nghi ngờ là không 
thể được phước báo lớn lao?”

Hai vợ chồng người kia nghe lời Phật dạy tâm ý 
liền thông suốt thấu rõ, không còn hoài nghi nữa. 

câu này mà cho là câu chuyện nằm trong Tạp bảo tạng kinh. Ngoài ra, 
sau khi đối chiếu thấy một vài chi tiết không hoàn toàn giống với trong 
nguyên bản sách Pháp uyển châu lâm, chúng tôi cũng đã điều chỉnh 
lại trong khi dịch để nội dung được rõ ràng, mạch lạc hơn. Nội dung 
trích dẫn này được bắt đầu từ dòng thứ 26, trang 887, tờ c của sách 
Pháp uyển châu lâm, quyển thứ 81.

1 Tên một loài cây ở Ấn Độ. (Chú giải của soạn giả)
2 Đơn vị đong lường ngày xưa, mỗi hộc bằng 10 đấu. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

210

Những người phước mỏng sinh vào thời mạt pháp, 
kiến giải hết sức hẹp hòi, nghe chuyện “năm dặm bồn 
đồng” này làm sao có thể không khởi lên mối nghi 
“bát cơm nhỏ, phước báo lớn” như người xưa?

CÚNG DƯỜNG ĐƯỢC MỘT THÁNG

1

Trong thành Xá-vệ có một nhà kia hết sức nghèo 
khổ, trong sân nhà có một cây nho, muốn hái một 
chùm để dâng lên cúng dường các vị tỳ-kheo. Lúc ấy, 
nhằm khi quốc vương đã có lời cầu thỉnh chư tăng 
thọ nhận cúng dường trong suốt một tháng, ngày nào 
vua cũng dâng cúng đồ ăn thức uống. Vì vậy, người 
nhà nghèo không có cơ hội để cúng dường, phải chờ 
đợi hết một tháng đó mới có thể mang chùm nho đến 
dâng cúng lên một vị tỳ-kheo. Vị tỳ-kheo thọ nhận rồi 
bảo rằng: “Ông đã cúng dường được một tháng rồi.” 
Người nghèo không hiểu, thưa hỏi lại: “Con chỉ dâng 
cúng một chùm nho, sao ngài lại nói đã cúng dường 
được trọn một tháng?” 

Vị tỳ-kheo dạy: “Tuy chỉ một chùm nho này, 
nhưng ông đã khởi tâm từ một tháng trước, luôn nghĩ 
nhớ đến việc cúng dường không lúc nào gián đoạn, 
như vậy chẳng phải là đã cúng dường được một tháng 
rồi sao?”

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả) 
Nội dung đoạn này lược ý chứ không trích nguyên văn, bắt đầu từ 
dòng thứ 14, trang 609, tờ b, quyển 41 của sách Pháp uyển châu lâm. 
Sách này ghi trích dẫn từ Tạp thí dụ kinh và có nội dung khác biệt đôi 
chút. Chúng tôi trong lúc Việt dịch đã căn cứ nguyên bản này để thêm 
vào một số chi tiết giúp đoạn văn trên được rõ ràng hơn. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

211

Lời bàn

Xét về sự việc thì bố thí cúng dường vốn có thể 
gián đoạn, nhưng tâm niệm bố thí cúng dường thì 
không nên gián đoạn, phải giữ cho niệm niệm nối 
nhau không dứt thì mới có thể vun bồi được hạt giống 
Bồ-đề. Việc cúng dường cơm nước cho các chùa chiền, 
tự viện... mang lại lợi ích lớn lao nhất, vì nó giúp cho 
người cúng dường kia trong chỗ tự mình không hay 
biết mà tự nhiên mỗi ngày đều cúng dường Tam bảo. 

GIEO TRỒNG PHƯỚC ĐỨC TRÊN ĐẦU NGÓN TAY

1

Xưa có người trưởng giả tên là A-cưu-lưu, vốn 
không tin rằng sau khi chết còn có kiếp sau, cũng 
không tin lẽ nhân quả, thiện ác. Ngày kia, A-cưu-lưu 
với 500 người khách buôn mang theo rất nhiều vàng 
ngọc châu báu, dự định cùng nhau thực hiện một 
chuyến buôn xa. Không may cả đoàn cùng lạc vào 
một con đường hết sức hiểm trở, đi suốt ba, bốn ngày 
qua mà chẳng nhìn thấy một ngọn cỏ, không tìm được 
một giọt nước, trong khi lương thực, nước uống mang 
theo đều đã cạn hết. Tình thế vô cùng nguy ngập, ắt 
không thể tránh khỏi phải chết vì đói khát. 

1 Trích từ kinh Thí dụ - 譬喻經. (Chú giải của soạn giả) Tuy nhiên, kinh 
Thí dụ là một bản kinh ngắn và chúng tôi đã xem qua, hoàn toàn 
không có câu chuyện này, có lẽ đã có sự nhầm lẫn. Chúng tôi lại tìm 
thấy đúng câu chuyện này trong kinh Phật thuyết A-cưu-lưu - 佛說阿
鳩留經, được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 14, kinh số 
529, bắt đầu từ dòng thứ 28, trang 804, tờ a. Trong nguyên bản kinh 
thì đây là một câu chuyện dài với nhiều chi tiết hơn, soạn giả đã lược ý 
từ đó mà viết lại chứ không trích nguyên văn kinh. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

212

Khi ấy, trưởng giả A-cưu-lưu trong lúc đi loanh 
quanh tìm nguồn nước bỗng gặp một vị thần cây, liền 
đem việc nguy khốn đói khát của mình nói với thần. 
Vị thần đưa cánh tay phải lên, từ các ngón tay của ông 
liền hóa ra rất nhiều thức ăn, nước uống, cung cấp 
đầy đủ cho A-cưu-lưu và cả những người cùng đi đều 
thoát khỏi cơn đói khát. 

Trưởng giả A-cưu-lưu liền thưa hỏi: “Thần nhờ 
phước đức gì mà có khả năng biến hóa từ ngón tay ra 
thức ăn, nước uống như thế?”

Vị thần đáp: “Trước đây vào thời đức Phật Ca-
diếp, ta là một người nghèo, thường ngồi bên lề đường 
nơi cửa thành chuyên làm việc lau kính cho người. Mỗi 
khi thấy có vị sa môn nào vào thành khất thực, ta liền 
đưa cánh tay phải lên chỉ đường, chỉ rõ cho vị ấy biết 
nhà nào trong thành có thể đến khất thực được. Lại khi 
thấy vị ấy khất thực được đầy bát trở về, ta liền sinh 
tâm hoan hỷ vô cùng. Ta làm như thế không chỉ một 
hai ngày mà là rất lâu dài. Nhờ phước báo đó mà ngày 
nay mọi thứ cần dùng chỉ đưa ngón tay chỉ ra là có.”

Trưởng giả A-cưu-lưu nghe qua câu chuyện của 
vị thần cây, trong lòng sáng tỏ, thấu rõ lẽ nhân quả, 
từ đó về sau hết lòng tu tập hạnh bố thí, mỗi ngày đều 
cúng dường cho rất nhiều vị tăng. Sau khi chết ông 
liền được sinh lên tầng trời thứ hai, cung trời Đao-lợi, 
làm vị thiên nhân rải hoa trời. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

213

Lời bàn

Người không có trí tuệ thì dù có nhiều tài sản cũng 
không thể gieo trồng phước báo. Người có trí tuệ thì 
dù không có tài sản cũng có thể gieo trồng phước báo. 
Nếu học làm theo như vị thần cây kia, ắt là tài sản 
của người khác cũng có thể trở thành hữu dụng cho 
ta. Khi chỉ đường làm lợi lạc cho người khác, ruộng 
phước từ nơi ngón tay chỉ mà được rộng sâu; ngợi 
khen khuyến khích người khác làm việc thiện, ruộng 
phước từ nơi lời nói mà được rộng sâu; bôn ba xuôi 
ngược giúp người, ruộng phước từ nơi đôi chân mà 
được rộng sâu... Quay nhìn lại khắp thân thể mình, 
từ tai, mắt đến tay, chân... thật không bộ phận nào 
lại không thể giúp ta gieo trồng ruộng phước. Thật vĩ 
đại lắm thay! Phật pháp quả thật mang lại lợi ích cho 
muôn người, những kẻ phàm tục tầm thường làm sao 
có được trí tuệ sáng suốt hiểu được như thế?

THÂN HÌNH XẤU XÍ, THANH ÂM TỐT ĐẸP

1

Vua Ba-tư-nặc một hôm dẫn quân đi ngang tinh xá 
Kỳ Viên, nghe tiếng một vị tỳ-kheo tụng kinh, thanh 
âm hết sức hay lạ, thu hút. Vua liền tìm đến khấu đầu 
lễ Phật xin được diện kiến vị tỳ-kheo ấy, dâng cúng 10 
vạn đồng tiền. Đức Phật dạy: “Nhà vua hãy cúng tiền 
1 Trích từ kinh Hiền ngu nhân duyên - 賢愚因緣經. (Chú giải của soạn 

giả) Đoạn này không trích nguyên văn mà chỉ lược ý từ kinh văn, bắt 
đầu từ dòng thứ 10, trang 424, tờ b, thuộc quyển 11 của kinh Hiền ngu 
(13 quyển), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 4, kinh 
số 202. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

214

trước rồi sẽ gặp thầy ấy sau. Nếu vua gặp thầy ấy trước, 
ắt sẽ không khởi tâm cúng dường nữa.”

Vua liền mang tiền đến cúng dường trước. Sau đó 
được gặp vị tỳ-kheo mới thấy vị này hình dung cực 
kỳ xấu xí, lại thấp bé vô cùng. Vua quả nhiên sinh tâm 
hối tiếc việc cúng dường. Vua liền thưa hỏi, muốn biết 
nhân duyên đời trước. 

Đức Phật dạy: “Ngày xưa, sau khi đức Phật Ca-
diếp nhập Niết-bàn, có một vị vua dựng tháp thờ 
Phật, giao cho 4 vị quan cùng lo đốc thúc việc xây 
dựng. Trong đó có một vị lười nhác không tận lực, 
liền bị vua quở trách. Vị quan ấy bị quở trách thì giận 
lắm, thốt ra lời rằng: “Cái tháp quái này to lớn quá, 
biết chừng nào mới xây cho xong được!” Do phát ra 
lời bực dọc oán hận đối với việc xây dựng tháp Phật, 
nên trong suốt 500 kiếp sinh ra đều phải chịu hình 
dung cực kỳ xấu xí, thấp bé. Lại sau khi xây dựng 
xong tháp Phật, vị ấy tự hối lỗi trước, mang một cái 
chuông nhỏ đến cúng dường đặt trong tháp. Nhờ 
phước báo ấy mà trong suốt 500 kiếp về sau mỗi khi 
sinh ra đều có được thanh âm hay lạ, thu hút người 
khác. 

Lời bàn

Các nhân do sáu căn tạo thành, thiện ác xen lẫn 
nhau, tùy theo đó mà chúng sinh phải thọ nhận quả 
báo khác nhau, khổ vui lẫn lộn. Xưa có người đi du 
lịch xa, lúc đến một ngọn núi giữa đảo xa ngoài biển, 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

215

gặp một người dung nhan tỏa sáng phi thường, diện 
mạo đoan chánh, thường được nghe nhạc trời khiến 
tâm vui vẻ, chỉ riêng có cái miệng là cực kỳ xấu xí, 
giống như mõm lợn. Tìm hiểu nguyên nhân mới biết 
đó là người đời trước thường tu phước, chỉ hay mắc 
lỗi nơi lời nói, thường nói những lời thô tục, bẩn thỉu. 
Ôi, thật đáng sợ lắm thay! 

MƯỜI HẠT THÓC ĐƯỢC THOÁT NGHÈO

1

Đời Tùy, ở núi Chung Nam có vị thánh tăng là 
Thích Phổ An. Mỗi khi ngài đến chỗ đông người, 
thiên hạ lại tranh nhau thiết lễ cúng dường thỉnh 
ngài thọ trai. 

Ngày kia, ngài đến thôn Đại Vạn. Trong thôn có 
người tên Điền Di Sanh, nhà nghèo đến mức chẳng có 
gì ngoài bốn bức vách trơ vơ. Ông có bốn người con 
gái, quần áo chẳng đủ che thân. Cô con gái lớn nhất 
tên là Hoa Nghiêm, khi ấy đã được 20 tuổi, ngoảnh 
nhìn lại gia sản chẳng có gì ngoài hai thước vải thô 
xấu. Nghĩ mình nghèo khổ thật quá đỗi, chẳng biết 
lấy gì để làm việc bố thí tạo phước, chỉ biết ngửa mặt 
nhìn lên mái nhà đau xót, bất chợt nhân đó thấy trên 
cây xà ngang có một lỗ hỗng nhỏ, bên trong có một 
nhúm thóc nằm vương vãi. Cô tìm cách lấy xuống, 
xem kỹ nhặt ra được mười hạt thóc vàng. Liền đem 
mấy hạt thóc ấy lột vỏ trấu, chà sạch lớp cám bên 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

216

ngoài, định mang cùng với hai thước vải thô dâng lên 
cúng dường thánh tăng. 

Thế nhưng khi cô nhìn lại mình, chẳng còn mảnh 
vải che thân nên không thể ra khỏi nhà được. Liền chờ 
lúc đêm tối mới ra khỏi nhà, không dám đứng thẳng 
đi mà bò sát dưới đất, hướng về chỗ vị tăng đang trú 
ngụ, mang hai thước vải thô bỏ nơi bên ngoài phương 
trượng, còn mười hạt gạo thì tự tay mang đến bỏ vào 
nồi cơm đang nấu, trong lòng thầm khấn nguyện 
rằng: “Tôi đời trước do tham lam bỏn xẻn nên nay 
phải chịu quả báo nghèo khổ cùng khốn. Nay đối 
trước chư Phật xin thành tâm sám hối, nguyện đem 
chút vật phẩm nhỏ nhoi này cúng dường chư tăng. 
Nếu như nghiệp báo nghèo khổ khốn cùng của tôi 
đến nay đã dứt, xin cho tất cả những hạt cơm đang 
nấu trong nồi này đều hóa thành sắc vàng.” Khấn 
nguyện rồi gạt nước mắt mà quay về nhà. 

Sáng sớm hôm sau, chư tăng đều thấy trong cái 
nồi ấy nấu đến năm thạch gạo mà toàn bộ cơm trong 
nồi đều hóa thành sắc vàng. Không ai biết vì sao, chỉ 
có Đại sư Phổ An quán biết nhân duyên sự việc liền 
nói rõ cho mọi người biết. Ai nấy nghe qua xúc động 
không kiềm được, đều cho cô gái họ Điền là người có 
tâm địa tốt. Nhân đó, rất nhiều người mang tài vật 
đến giúp đỡ cho gia đình Điền Di Sanh. Cô gái ấy sau 
lại phát tâm xuất gia học đạo. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

217

Lời bàn

Tuy chỉ là vài thước vải thô với mấy hạt gạo, 
nhưng đối với cô gái họ Điền kia đã là dốc hết tài sản 
mà cúng dường rồi vậy. Những nghiệp xấu đã tạo 
đời trước, biết đâu chẳng là nhờ đó mà cũng được dứt 
sạch?

THƯỜNG KHÔNG NGỪNG VIỆC 
GIÚP NGƯỜI, ÂM THẦM LÀM ĐỦ 

MỌI CÔNG ĐỨC

Giảng rộng

Đoạn văn từ đây trở xuống nêu sự việc nên làm 
để khuyến khích, thúc giục, tổng quát những chỗ 
cương yếu đều nhằm nuôi dưỡng căn lành trong tâm 
thức. Những cách nói như “thường không ngừng những 
việc giúp người” vốn không cần phải diễn giải mở rộng 
gì thêm, mà nói “âm thầm làm đủ mọi công đức” thì 
cũng đã quá rõ ràng như vậy. Khi làm những việc 
giúp người, điều quan trọng là phải thường xuyên 
không gián đoạn; việc âm thầm tạo công đức, điều 
quan trọng là phải cố gắng làm đủ mọi điều, không 
xem thường, bỏ sót, dù chỉ là việc nhỏ. Nếu nói theo 
pháp thế gian thì quả thật rất khó có khả năng làm 
được như thế. Nhưng nếu biết vận dụng thông suốt 
Phật pháp thì rốt lại cũng chẳng có gì là khó cả. Nếu 
thấy việc thiện mà sức mình có thể làm được, liền 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

218

hăng hái xông vào nỗ lực làm ngay. Nếu thấy việc 
thiện mà sức mình không thể kham nổi thì hãy phát 
khởi thệ nguyện lớn lao, và đợi đến đời sau khi mình 
có đủ khả năng ắt sẽ thực hiện điều ấy. 

Luận giải về sự phát nguyện

Nguyện lành của thế tục
Nếu ở chốn quan quyền điều hành chính sự, 

nguyện cho mọi chính sách tốt đẹp đều được đến với 
người dân khắp nước; nếu ở chốn thôn quê, nguyện 
cho người người đều được mãi mãi an hưởng thái bình. 
Đối với tình cha con của người, nguyện cho được cha 
lành con thảo; đối với tình anh em của người, nguyện 
cho luôn giữ được sự thân ái, lễ độ. Khi bản thân mình 
có được miếng ăn, nguyện cho những kẻ đói thiếu 
trong thiên hạ đều được no đủ. Khi bản thân mình có 
được y phục, nguyện cho những kẻ đang chịu cảnh 
rách rưới lạnh lẽo đều được ấm áp với đầy đủ chăn 
mền quần áo. Đi qua nơi phố chợ, nguyện cho khắp 
thảy mọi nhà đều được dư dật no đủ; đi qua đường đê 
lối ruộng, nguyện cho năm nào cũng được mưa thuận 
gió hòa. Thấy người qua sông vượt biển, nguyện cho 
đừng gặp phải sóng to gió lớn; thấy người đi vào núi 
rừng hiểm trở, nguyện cho không gặp phải rắn rết 
hổ báo làm hại. Nhìn thấy kẻ nghèo cùng khốn khó, 
nguyện cho người ấy được giàu sang phú quý; nghe 
biết người bệnh tật khổ đau, nguyện cho người ấy 
được mạnh mẽ an ổn. Thấy người được thành tựu 
cũng tỷ như chính mình thành tựu; thấy người bị thất 
bại cũng xem như chính mình thất bại. Như có thể 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

219

trong mỗi một niệm tưởng đều thường nhớ nghĩ đến 
những tâm nguyện như thế, không để dứt mất, thì 
việc mở rộng lòng thương yêu người trong bốn biển 
như anh em một nhà, hòa hợp vạn vật với chính mình 
như đồng một thể cũng đâu có gì là khó?

Lời bàn

Đây chỉ là những nguyện lành của thế tục mà thôi. 
Vì sao vậy? Vì tuy biết nghĩ suy việc thiện trong một 
đời sống này, nhưng không biết là còn có nhiều kiếp 
sống khác; chỉ lo đời này không đủ sức giúp người, 
nhưng không biết rằng chỉ cần giữ vững tâm nguyện thì 
trong những kiếp về sau ắt sẽ có ngày thành tựu. Hơn 
nữa, những nguyện như trên chỉ giới hạn trong phạm 
vi cõi người, không rộng mở đến các cõi trời, cho đến 
địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh. Những tâm nguyện như 
thế, ví dầu tất cả có được thành tựu như ý, chúng sinh 
trong sáu cõi đều được hưởng nhờ ơn đức, thì bất quá 
cũng chỉ là tạo được những quả báo để thụ hưởng trong 
phạm vi hai cõi trời người, không thể có khả năng giúp 
người nhổ bật cội rễ của sinh tử luân hồi. Chính vì thế 
mà người có trí tuệ lớn lao thì không thể không phát 
khởi tâm nguyện xuất thế rộng sâu. 

Bốn tâm nguyện xuất thế rộng sâu

Chúng sinh vô biên, thệ nguyện độ khắp. 
Phiền não vô tận, thệ nguyện dứt sạch. 
Pháp môn vô lượng, thệ nguyện tu học. 
Phật đạo vô thượng, thệ nguyện thành tựu. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

220

Lời bàn

Đây là bốn tâm nguyện rộng sâu của hàng Bồ Tát, 
trong mỗi câu đều hàm chứa vô số ý nghĩa sâu xa mầu 
nhiệm. Người nào có khả năng thể hội được bốn câu này, 
sao cho trong lúc đi, đứng, nằm, ngồi đều không lúc nào 
dứt mất, thì ngay nơi đó đã chính là Bồ-đề rồi. Trong kinh 
dạy rằng: “Tu hành mà không phát tâm Bồ-đề, khác nào 
như cày ruộng mà không dẫn nước vào, dù có cố công 
gắng sức để phát khởi nguyện lành của thế gian, trải qua 
số kiếp như cát sông Hằng, chẳng bằng như người chỉ 
tạm thời phát khởi được tâm Bồ-đề.”

Dẫn chứng
BA NGƯỜI CÙNG PHÁT NGUYỆN

1

Vào thời quá khứ cách đây vô số kiếp, có đức Phật 
ra đời hiệu là Nhất Thiết Độ Như Lai. Bấy giờ, một 
gia đình quý tộc giàu sang có ba đứa con nhỏ. Một 
hôm, cả ba em mang ba hạt châu đến cúng dường 
Phật. Một em nói: “Con muốn sau này được như vị 
tỳ-kheo đứng bên phải đức Phật.” Một em khác lại 
nói: “Con muốn sau này được như vị tỳ-kheo đứng 
bên trái đức Phật.” Em thứ ba nói: “Con muốn sau 
này được như đức Phật ngồi giữa đại chúng.”

Đức Phật Thích-ca kể lại chuyện này rồi dạy rằng: 
“Em bé phát nguyện làm Phật, chính là ta ngày nay. 
Em bé muốn được như vị tỳ-kheo đứng bên trái Phật, 
nay là Xá-lợi-phất. Em bé muốn được như vị tỳ-kheo 
đứng bên phải Phật, nay là Mục-kiền-liên.” 
1 Trích từ kinh A-xà-thế - 阿闍世經. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

221

ĐỒNG HIỆU VỚI CỔ PHẬT

1

Đức Thế Tôn thuở xưa, từ vô số kiếp về trước nhiều 
như số cát sông Hằng, nghe biết vị Phật thuở ấy hiệu 
là Thích-ca Văn Phật đang thuyết giảng kinh Niết-
bàn, liền tự bán thân mình để có tiền sắm sửa hương 
hoa đến dâng lên cúng dường Phật. Nhân được nghe 
một bài kệ trong kinh Niết-bàn mà phát nguyện rằng: 
“Nguyện trong đời vị lai ta sẽ thành Phật, cũng đồng 
một hiệu như đức Phật này.” Do phát nguyện như thế 
nên ngày nay đức Thế Tôn có hiệu là Thích-ca Văn 
Phật. 

PHÁT NGUYỆN ĐỘ NGƯỜI TRƯỚC HẾT

2

Trong vô số kiếp về trước, đức Thế Tôn có lần sinh 
ra làm một vị tiên nhân nhẫn nhục. Một hôm, tiên 
nhân đang ngồi trong núi sâu, bỗng gặp lúc đức vua 
đi săn đến đó, đuổi một con thú chạy ngang qua chỗ 
tiên nhân. Vua thấy ngài ngồi đó liền hỏi xem con thú 
chạy hướng nào. Tiên nhân suy nghĩ: “Nếu nói thật 
là hại chết con thú, nếu không nói thật tức phạm lỗi 
nói dối.” Trầm ngâm như vậy hồi lâu không đáp. Vua 
nổi giận, chặt đứt một cánh tay ngài. Lại hỏi lần nữa, 
vẫn trầm ngâm không đáp, vua lại chặt luôn cánh 
tay còn lại. Ngay khi ấy, tiên nhân liền phát nguyện: 
“Người này độc ác, sau này khi ta thành Phật, nguyện 
trước tiên sẽ hóa độ ông ta, không để người đời lại bắt 
chước theo ông ta làm việc ác.” Quả nhiên, khi đức 

1 Trích từ kinh Niết-bàn - 涅槃經. (Chú giải của soạn giả)
2 Trích từ sách Kim cang kinh giải - 金剛經解. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

222

Phật Thích-ca vừa thành đạo, trước hết thuyết pháp 
hóa độ cho Kiều-trần-như, chính là vị vua ngày trước. 

BỐN MƯƠI TÁM ĐẠI NGUYỆN

1

Đức Phật A-di-đà trong vô số kiếp về trước có 
một tiền thân là tỳ-kheo Pháp Tạng, từng phát khởi 
48 đại nguyện, trong đó có lời nguyện rằng: “Khi ta 
thành Phật, nguyện cho cõi nước ấy thanh tịnh quý 
báu, đẹp đẽ trang nghiêm. Chúng sinh trong mười 
phương, nếu ai có nguyện sinh về cõi nước ta, chỉ cần 
trì niệm danh hiệu ta thì đến khi lâm chung ta sẽ hóa 
hiện thân Phật, Bồ Tát đến tiếp độ, khiến cho người 
ấy được hóa sinh nơi cõi nước ta, sinh ra từ hoa sen, 
chứng được quả vị không còn thối chuyển.” 

Vì thế, ngày nay bất kỳ ai có thể nhất tâm niệm 
Phật A-di-đà đều sẽ được vãng sinh về thế giới Cực 
Lạc của ngài. 

NHỜ CÓ NGUYỆN NÊN DỄ HÓA ĐỘ

2

Vào thời đức Phật còn tại thế, có một xóm làng 
kia toàn những người buông thả theo tà kiến, không 
tin lời Phật dạy. Đức Phật bảo ngài Mục-kiền-liên đến 
giáo hóa, cả làng lập tức nghe theo lời dạy của ngài, 
thay đổi tâm niệm hướng về Phật pháp. 

Nhân đó, đức Phật dạy: “Những người làng ấy 
với Mục-kiền-liên vốn có nhân duyên. Thuở xưa Mục-

1 Trích từ kinh Đại A-di-đà - 大阿彌陀經. (Chú giải của soạn giả)
2 Trích từ sách Kinh luật dị tướng - 經律異相. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

223

kiền-liên từng là một người tiều phu lên núi kiếm củi. 
Một hôm gặp phải tổ ong, cả bầy ong cùng bay ra 
hăm hở muốn chích. Người tiều phu khi ấy liền dạy 
rằng: ‘Tất cả chúng bay đều sẵn có tánh Phật, đừng 
nên làm việc độc hại. Ngày sau khi ta thành đạo, sẽ 
hóa độ tất cả bọn bay.’ Bầy ong nghe lời ấy đều bay đi 
tứ tán, không làm hại người tiều phu. Dân làng ngày 
nay chính là bầy ong ngày trước, nhân nơi việc Mục-
kiền-liên đã từng phát nguyện hóa độ họ, nên nay chỉ 
cần một lần đến dạy dỗ họ liền nghe theo.” 

VỪA PHÁT TÂM ĐÃ VƯỢT TRÊN NHỊ THỪA

1

Có một vị A-la-hán đã chứng Lục thần thông, một 
hôm dẫn chú sa-di mang túi đựng y bát của ngài đi 
theo sau. Khi ấy, chú sa-di trong lòng khởi lên tâm 
nguyện rằng: “Ta phải chuyên cần nỗ lực tu tập tinh 
tấn để cầu được quả Phật.” Vị A-la-hán ngay khi ấy 
liền quay lại nhận lấy túi đựng y bát để tự mình mang 
đi, lại bảo chú sa-di đi lên phía trước. 

Chỉ trong chốc lát sau, chú sa-di lại khởi lên ý niệm 
rằng: “Cầu quả Phật thật xa xôi khó được, chẳng bằng 
ta nên cầu quả Thanh văn, sẽ sớm được tự giải thoát.” Vị 
A-la-hán khi ấy liền đặt túi đựng y bát lên vai chú sa-di, 
bảo chú đi ra phía sau. 

Cứ như vậy lặp lại đến 3 lần, chú sa-di liền nói: 
“Hòa thượng già quá lú lẫn rồi, cớ sao lại bảo con khi 
thì đi trước, lúc lại đi sau?”

1 Trích từ luận Trí độ - 智度論. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

224

Vị A-la-hán đáp: “Ta không hề lú lẫn, chỉ vì lúc 
trước con phát tâm cầu quả Phật, tức đứng vào hàng 
Bồ Tát, vị thế ắt cao hơn ta, nên ta phải đi sau mà tự 
mang túi xách, không dám để con mang. Ngay sau 
đó con lại khởi tâm ưa thích quả Thanh văn, không 
còn tâm niệm cứu độ chúng sinh, vị thế đã thấp hơn 
ta, tất nhiên phải đi theo sau mang túi xách cho ta.”

Chú sa-di nghe thầy nói đúng tâm ý mình, trong 
lòng kinh hãi, từ đó tâm ý kiên định, hết lòng chuyên 
cần tinh tấn cầu quả Phật. 

Lời bàn

Kinh Ưu-bà-tắc giới (優婆塞戒經) dạy rằng: “Khi 
có một người phát tâm Bồ-đề,1 tất cả chư thiên đều vô 
cùng kinh ngạc vui mừng, cho rằng nay đã có được 
một bậc thầy trong hai cõi trời, người.”2

Chỉ nói rằng vừa mới phát tâm, tất nhiên có thể 
hiểu là chưa từng trải qua sự tu tập chứng đắc, như vậy 
mà đã vượt trên quả vị A-la-hán.3 Đó là vì đã phát tâm 
nguyện, ắt ngày sau sẽ được thành tựu. Cũng giống như 
vị thái tử vừa mới sinh ra, tuy hãy còn nằm trong nôi 
nhưng tất cả các vị lão thần quan chức trong triều đình 
đều phải cung kính lễ bái. 

1 Phát tâm Bồ-đề, tức phát tâm cầu quả Phật để cứu độ tất cả chúng 
sinh. 

2 Kinh Ưu-bà-tắc giới (優婆塞戒經), thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng 
kinh, tập 24, kinh số 1488, tổng cộng 7 quyển, do ngài Đàm Vô Sấm 
dịch sang Hán ngữ vào đời Bắc Lương. Đoạn trích này thuộc quyển 1, 
trang 1035, tờ b, bắt đầu từ dòng thứ 14. 

3 Ở đây phải hiểu là quả vị A-la-hán của Thanh văn thừa, không phải 
A-la-hán trong Thập hiệu của chư Phật. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

225

LỢI NGƯỜI LỢI VẬT

Giảng rộng

Nói “lợi vật”, đó là công đức đủ để làm lợi lạc cho 
muôn vật; nói “lợi người”, đó là công đức đủ để làm 
lợi lạc cho mọi người. Có thể làm lợi ích cho muôn 
người muôn vật, ấy là đã sống một đời không uổng 
phí. 

Chữ “lợi” mang hàm nghĩa cực xấu, lại cũng mang 
hàm nghĩa cực tốt, nhưng không phải cùng lúc mang 
hai nghĩa ấy. Nếu kẻ vì tự thân mình mà cầu được lợi, 
đó là ý riêng, ắt là không tốt. Nếu có kẻ vì cứu giúp 
muôn người mà cầu lợi, đó là công tâm, ắt là rất tốt. 

Trưng dẫn sự tích

KẺ PHÁ BIA VÀ NGƯỜI KHẮC BIA

1

Đời nhà Đường có vị danh y là Tôn Tư Mạc, học 
được 30 bài thuốc hay của Long cung, mang ra sử 
dụng bao giờ cũng hiệu nghiệm, liền ghi chép thành 
sách Thiên kim phương (千金方), lại khắc thành bia đá 
để truyền lại đời sau. 

Có người kia in ra được rất nhiều bản sách này 
rồi, liền phá nát bia đá để mong bán sách trục lợi. Sau 
đó liền bị sét đánh chết. 

Lại có một người khác y theo sách ấy khắc lại vào 
bia đá, liền nằm mộng thấy Tôn Tư Mạc bảo rằng: “Số 
1 Trích từ sách Cảm ứng thiên chú - 感應篇註 (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

226

ông vốn không có con, nay nhờ công đức khắc sách 
Thiên kim phương vào bia đá, ắt sẽ sinh được quý tử.” 

Sau người ấy quả nhiên sinh con quý hiển. 

Lời bàn

Người phá nát bia đá kia chỉ biết cầu lợi cho riêng 
mình, còn người khắc lại bia đá chỉ nghĩ đến lợi lạc 
cho muôn người. Nhưng rốt lại thì kẻ cầu lợi cho 
riêng mình chẳng bao giờ được lợi, mà người làm lợi 
lạc cho muôn người bao giờ cũng được lợi. 

HỦY BỎ CHÍNH SÁCH TỆ HẠI

1
 

Trong khoảng niên hiệu Tuyên Đức triều Minh,2 
triều đình thường sai thái giám đưa người sang phương 
Tây tìm châu báu, tiêu tốn tiền bạc nhiều vô kể, lại khiến 
cho vô số người phải bỏ mạng trên đường. Đến thời vua 
Anh Tông niên hiệu Thiên Thuận,3 có người tâu lên vua 
xin lặp lại. Hoàng đế liền hạ lệnh cho Binh bộ Thượng 
thư là Hạng Trung tìm lại quyển sách ghi việc ấy để 
thực hiện. Bấy giờ, Lưu Đại Hạ đang giữ chức Lang 
trung, liền lẻn vào thư khố trước giấu sách đi, các quan 
lại đến sau không tìm được gì, việc ấy cuối cùng phải 
bãi bỏ. Về sau, Thượng thư Hạng Trung đem việc sách 
bị mất ra khiển trách các quan thuộc cấp, Lưu Đại Hạ 
liền cười mà nói rằng: “Ấy là chính sách tệ hại. Ví như 
1 Trích từ sách Hoàng minh thông giám -皇明通鑒. (Chú giải của soạn 

giả)
2 Niên hiệu Tuyên Đức là thời hoàng đế Minh Tuyên Tông, kéo dài từ 

năm 1425 đến năm 1435. 
3Niên hiệu Thiên Thuận kéo dài từ năm 1457 đến năm 1464. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

227

sách ấy hiện còn cũng nên hủy đi để trừ bỏ cho tận gốc, 
huống chi lại còn truy hỏi sách còn hay mất để làm gì?”

Hạng Trung nghe nói hoảng sợ, tạ lỗi rồi nói rằng: 
“Âm đức của ông quả là cảm động thấu trời. Chức 
quan của tôi nên thuộc về ông mới đúng.”

Quả nhiên về sau Lưu Đại Hạ làm đến chức quan 
Thái Bảo Đại Tư Mã, con cháu nhiều đời cũng đều 
được vinh hiển phú quý. 

Lời bàn

Cứ theo như việc làm của Lưu Đại Hạ mà suy rộng 
ra cho đầy đủ thì những sách vở thế gian có hại cho 
người đều nên hủy đi, mà trong đó nguy hại nhất là 
những tiểu thuyết khiêu dâm, những sách hủy báng 
Phật pháp. 

THƯỜNG BÌNH ỔN GIÁ LƯƠNG THỰC

1

Lúc Trương Quai Nhai làm quan tri phủ tại 
đất Thành Đô, một hôm nằm mộng thấy Tử Phủ 
Chân quân mời đến gặp mặt. Đến nơi chưa được 
bao lâu chợt nghe tiếng báo rằng: “Có Hoàng 
Kiêm Tế ở cửa thành phía tây đến.” Liền thấy 
một đạo nhân chít khăn trên đầu bước vào, Tử 
Phủ Chân quân dùng lễ tiếp đón người ấy hết sức 
cung kính. 

Sáng hôm sau, Trương Quai Nhai sai người đến 
cửa thành phía tây, quả thật có một đạo nhân tên 

1 Trích từ sách Khuyến trừng lục - 勸懲錄. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

228

Hoàng Kiêm Tế, liền mời vào gặp mặt, hóa ra rõ ràng 
giống hệt như người đã gặp trong mộng. Trương Quai 
Nhai liền gạn hỏi đạo nhân xem bình sinh thường làm 
những việc thiện gì. Đạo nhân đáp rằng: “Tôi thật 
cũng chẳng làm được gì nhiều, chỉ mỗi năm vào mùa 
lúa chín đều bỏ ra 300 quan tiền mua lúa trữ lại, đến 
năm sau khi còn chưa đến mùa lúa chín, dân nghèo 
phần đông rất khó kiếm đủ miếng ăn, tôi liền bán số 
lúa ấy ra vẫn nguyên giá cũ. Như vậy phần tôi cũng 
chẳng mất mát gì, mà đối với dân nghèo lại được cứu 
giúp qua cơn nguy cấp. Tôi chỉ làm được mỗi một 
việc như thế mà thôi.”

Trương Quai Nhai nghe xong hết sức cảm phục 
tán thán, sai người thỉnh đạo nhân ngồi lên tòa cao rồi 
tự mình cung kính thi lễ. 

Lời bàn

Việc giữ bình ổn giá lương thực như thế, nơi nào 
cũng có thể làm theo. Chỉ cần một nơi dân chúng 
được hưởng ân huệ, bốn phương đều nên noi theo 
đó mà làm. 

LÀM THIỆN TÍCH PHƯỚC

Giảng rộng

Những gì người thế tục tích lũy được, có những 
thứ người khác có thể cướp đoạt, mà bản thân mình 
không thể mang theo khi chết. Lại có những thứ người 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

229

khác không thể cướp đoạt, nhưng bản thân mình 
cũng không thể mang theo khi chết. Lại có những thứ 
mà mình có thể mang theo khi chết nhưng người khác 
không thể cướp đoạt. 

Vàng bạc châu báu, nhà cửa ruộng vườn... đó là 
những thứ người khác có thể cướp đoạt, mà ta không 
thể mang theo khi chết. Học thức uyên bác, tài năng 
xuất chúng, đó là những thứ người khác không thể 
cướp đoạt, nhưng ta cũng không thể mang theo khi 
chết. 

Còn nói về những thứ mà ta có thể mang theo 
khi chết nhưng người khác không thể cướp đoạt, thì 
không gì khác hơn chính là những việc thiện đã làm, 
phước đức đã tạo. Làm thiện đạt đến mức cao nhất thì 
có thể giúp cho tổ tiên bảy đời đều được siêu thăng, 
thần thánh đều ủng hộ; tích phước đến mức cao nhất 
thì có thể khiến cho các nạn lũ lụt, lửa cháy đều không 
thể làm hại đến. 

Làm việc thiện chính là nền tảng của sự tu phước, 
mà phước đức có được lại chính là sự cảm ứng từ việc 
làm thiện. Nếu chỉ tu phước mà không tu trí huệ, mỗi 
khi hưởng phước lại nhân đó mà tạo thêm nghiệp xấu. 
Nếu chỉ tu trí tuệ mà không tu phước, e rằng đời sau 
phước mỏng, cuộc sống phải chịu nhiều khó khăn thiếu 
thốn. 

Xưa vào thời đức Phật Ca-diếp tại thế, có hai 
anh em nhà kia đều xuất gia làm sa môn. Người anh 
trì giới tham thiền, hết lòng cầu đạo, nhưng không 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

230

tu hạnh bố thí. Người em lại siêng tu phước nhưng 
thường phạm vào giới luật. Về sau, khi đức Thích-
ca Mâu-ni thành Phật, người anh chứng đắc quả vị 
A-la-hán, nhưng vì chưa từng tu phước nên thường 
đói thiếu, ăn chẳng được no. Người em do thường 
phạm giới nên phải sinh làm con voi. Tuy nhiên, do 
đời trước thường tu phước nên tuy sinh vào loài súc 
sinh lại được đức vua yêu thích, thường cho mang 
trên thân đầy những thứ vòng ngọc châu báu, lại ban 
cho thực ấp đến trăm hộ, thức ăn thường dư dật. Cho 
nên nói rằng: “Tu phước không tu huệ, thân voi mang 
chuỗi ngọc. Tu huệ không tu phước, La-hán thường 
đói thiếu.”

Chỉ duy nhất đức Phật được tôn xưng là bậc Lưỡng 
túc tôn, vì cả hai mặt phước, huệ của ngài đều đầy đủ.

Trưng dẫn sự tích

TẠO LẬP NHIỀU RUỘNG NHÂN NGHĨA

1

Vào đời nhà Minh, ở huyện Hoa Đình có người tên 
là Cố Chánh Tâm, tên tự là Trọng Tu. Cha ông là Cố 
Trung Lập làm quan Tham nghị ở Quảng Tây. 

Chánh Tâm thích làm việc thiện, thường quyên 
góp đến số 104.700 lượng bạc, mua ruộng đến 40.800 
mẫu, dùng vào việc giúp đỡ người khác, gọi là nghĩa 
điền. Những ruộng ấy nằm phân tán trong 2 huyện 
Hoa Đình và Thanh Phố, lợi tức thu hoạch được đều 

1 Trích từ sách Ý hành lục - 懿行錄. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

231

dùng để cung cấp các khoản sưu dịch thuế má cho nhà 
nông gặp lúc khó khăn, giúp họ không rơi vào cảnh 
khốn cùng.

Một năm nọ, vào khoảng gần cuối năm, có quan 
tuần tra đến phủ Tùng Giang, hạ lệnh nghiêm cấm 
người dân vào lúc giao thừa không được nhóm lửa, 
đốt pháo... Có người dân trong phố vi phạm lệnh 
cấm, quan sai người đến bắt, lại bắt nhầm Cố Chánh 
Tâm giam vào ngục. Nhân đó ông gặp được những tù 
nhân bị rách rưới rét lạnh, liền cấp phát quần áo cho; 
gặp những người đói khát, liền cấp phát cơm gạo; 
những người phạm tội có thể chuộc bằng tiền, liền 
xin nộp tiền thay cho họ; khiến cho phạm nhân trong 
nhà ngục được cứu ra hết gần như trống rỗng. Chánh 
Tâm lại còn giúp tiền để tu sửa lại nhà ngục. Ông 
thường thi ân cho rất nhiều người dù biết họ không 
có khả năng báo đáp. 

Sau khi ông chết, các quan địa phương đem 
những việc làm tốt đẹp ấy báo lên triều đình, hoàng 
đế ban chỉ hết lời khen ngợi, cho được đưa vào thờ tự 
chung với các bậc tiền nhân hiền đức của địa phương. 

Lời bàn

Đời nhà Tống, Phạm Trọng Yêm mua ruộng để sử 
dụng hoa lợi thu hoạch vào việc giúp đỡ người trong 
họ Phạm, gọi là nghĩa điền, để lại tiếng thơm muôn 
đời. Nhưng nghĩa điền của họ Phạm chỉ giúp đỡ cho 
người cùng họ Phạm, không giúp được đến những 
người khác họ; ruộng ấy cũng chỉ khoảng trăm mẫu, 
không nhiều đến số hơn bốn mươi ngàn. Việc làm cao 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

232

đẹp của Cố Chánh Tâm vượt xa người đi trước, thật 
hết sức phi thường. Cứ theo như phước báo của việc 
làm ấy mà xét thì hiện nay nhất định ông đang thọ 
sinh nơi cung trời Lục dục, bay lượn tự tại giữa không 
trung, thọ hưởng an lạc vô cùng tận. 

MỘT MÌNH ĐẢM NHẬN VIỆC NGHĨA 

Vào đời nhà Minh, tại Hồ Châu thuộc tỉnh Chiết 
Giang có người tên Từ Nhữ Huy, nhà giàu có, thích 
làm việc bố thí giúp người. Bấy giờ, có ngôi chùa ở 
Hàng Châu tổ chức giới đàn, phí tổn rất lớn, quan 
viên cả hai ty Bố chánh và Án sát cùng họp lại, kêu 
gọi các nhà hào phú ở địa phương phát tâm đóng góp. 

Từ Nhữ Huy tự nguyện xin được một mình lo 
liệu tất cả. Vị Hiến trưởng là Dương Kế Tông gạn hỏi 
vì sao ông làm như vậy, Từ Nhữ Huy đáp: “Người 
ta dẫu có tích lũy được sản nghiệp, nếu có đứa con 
hư hỏng, ắt rồi tất cả cũng sẽ về tay người khác, sao 
bằng đem dùng vào việc tốt đẹp vượt trội này, đời 
sau sẽ mãi mãi được thọ hưởng phước báo? Huống 
chi tiền tài là đầu mối tụ tập oán thù, con tôi không 
có tiền tài thì không phải nhận lãnh oán thù, hẳn sẽ 
được người thương yêu.”

Nhữ Huy hiến cúng một ngàn nén bạc. Quan chức 
hai ty Bố chánh và Án sát đều ngợi khen sự sáng suốt 
hào phóng của ông, đặc biệt thiết đặt chỗ ngồi danh dự 
nơi hậu đường mời ông đến, tất cả quan thuộc đồng liêu 
cùng tụ họp chiêu đãi, lại kính tặng ông một bức trướng 
lụa và đưa tiễn về đến tận nhà. Ai nghe đến việc này 
cũng đều kính phục, ngưỡng mộ. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

233

Lời bàn

Kinh Đại Bảo Tích dạy rằng: “Nếu ta không bỏ 
được tiền tài, tiền tài cũng sẽ bỏ ta. Nay ta nên xả bỏ 
tiền tài giả tạm, nên tạo tác tài bảo bền vững.”1 

Từ Nhữ Huy làm như thế chính là đã tạo tác tài 
bảo bền vững. 

BỐ THÍ CÚNG DƯỜNG KHÔNG MỆT MỎI

Vào cuối đời nhà Minh, vùng Chiết Giang có người 
họ Sử thích làm việc thiện, thường bố thí giúp người, 
lại rất hoan hỷ tổ chức trai tăng cúng dường. Bấy giờ 
có vị tăng hiệu là Đại Thành, thường xuống núi hóa 
duyên rồi mang về chùa cúng dường chúng tăng. 
Đường về chùa đi ngang qua nhà họ Sử, hôm nào thấy 
hòa thượng quay về cơm không đầy bát, Sử quân lập 
tức vào nhà lấy cơm thêm vào cho đầy. Cứ như vậy 
trải qua nhiều năm, chưa bao giờ sinh lòng chán nản 
mỏi mệt. 

Ngày kia, người vợ của Sử quân sắp đến ngày 
sinh nở, bỗng thấy hòa thượng Đại Thành đến nhà, 
xăm xăm đi thẳng vào phòng phu nhân. Mọi người 
nhìn thấy đều lấy làm kinh dị, vội đuổi theo vào thì 
không tìm thấy gì cả. Sau đó, phu nhân hạ sinh một 
bé trai. Sử quân cấp tốc sai người lên chùa dò hỏi về 
hòa thượng Đại Thành, mới hay trong cùng ngày hôm 

1 Trích từ kinh Đại Bảo Tích (大寶積經), thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng 
kinh, tập 11, kinh số 310, tổng cộng 120 quyển, do ngài Bồ-đề-lưu-chí 
dịch vào đời Đường. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 16 trang 475, 
tờ c của quyển 82.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

234

đó ngài đã viên tịch. Sử quân nhân đó liền đặt tên cho 
con trai là Sử Đại Thành. 

Đứa bé hết sức thông minh, từ lúc ở trong thai 
đã khiến người mẹ chỉ ăn toàn thức ăn chay lạt. Khi 
trưởng thành, văn chương ngày càng trác tuyệt phi 
thường. Đến năm Ất Mùi thuộc niên hiệu Thuận Trị1 
thì thi đỗ Trạng nguyên. 

Lời bàn

Chỉ biết làm việc thiện mà không tin Phật pháp, 
cách tu phước như vậy, bậc thức giả xem là đầu mối 
oan nghiệp của đời thứ ba. Vì sao vậy? Vì nhân việc 
làm thiện đó, trong hai đời được hưởng phước báo ắt 
không tránh khỏi tạo ra nhiều tội nghiệt, đến đời thứ 
ba hẳn phải nhận lãnh nghiệp báo khổ đau. Sử quân 
vốn là người trong Phật pháp, nên tuy được hưởng 
phú quý vinh hoa vẫn không vì thế mà đắm say mê 
muội. 

CHÍNH TRỰC THAY TRỜI  
HÀNH ĐẠO, DẠY NGƯỜI

Giảng rộng

Nói “chính” tức là không có gì tà vạy, sai trái; 
nói “trực” tức không có gì yểm khúc, quanh co tránh 
né. Cho nên, chính trực là chuẩn tắc của đạo trời. 

1 Tức là năm 1655. Niên hiệu Thuận Trị của nhà Thanh bắt đầu từ năm 
1644 đến năm 1661. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

235

Người tầm thường mà có thể hành xử chính trực, 
đó chính là thuận theo lòng trời mà dạy dỗ người 
khác, đâu cần phải là kẻ ngồi ở ngôi cao soi xuống 
muôn dân? Nếu muốn thay trời hành đạo, không 
cần phải là kẻ nắm quyền cai trị hoặc có nhiều thế 
lực, vì dẫu muốn cũng không thể có được. Thay 
trời hành đạo dạy người, chính là thuận theo trời 
đất mà cải hóa vạn vật, cùng dự vào với trời đất mà 
thành một trong ba thành tố của vũ trụ: thiên, địa, 
nhân. Muốn vậy thì trước hết phải chú tâm nỗ lực 
ở một chữ “hành”. Trong chữ “hành” đó, tất nhiên 
đã bao hàm hết thảy những việc kinh doanh, trù 
tính, kế hoạch, tùy thời mà biết sắp xếp, ứng dụng 
cho thích hợp. Bình tâm xét kỹ ý nghĩa của câu tiếp 
theo bên dưới: “mở rộng lòng từ, vì nước cứu dân”, thì 
đó cũng chính thật là thay trời hành đạo dạy người, 
nhưng lại có vẻ như chỉ muốn nói riêng với hàng 
quan gia khanh tướng đang giữ chức quyền. 

Những người khi sống thông minh chính trực, sau 
khi chết ắt sẽ là bậc thần linh, lý lẽ ấy đối với thế gian là 
chắc chắn. Lại nói theo thế tục thì đó gọi là siêu thăng, 
nhưng dùng sự thấu hiểu sáng suốt mà quán xét thì đó 
chính là đọa lạc. Ấy là vì người thế tục chỉ biết đời thứ 
hai mà không biết được đến đời thứ ba sau đó. Một khi 
đã là thần linh, tất phải thọ hưởng những phẩm vật 
cúng tế, mà phần nhiều là do người đời sát sinh hại 
vật mà dâng cúng. Đã thọ hưởng những thứ ấy, ắt đời 
sau không tránh khỏi đọa vào các cảnh giới địa ngục, 
súc sinh, chỉ là việc đến ngay trong khoảng chớp mắt 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

236

mà thôi. Cho nên, trong lúc thay trời hành đạo dạy 
người, phải luôn cảnh giác với mối nguy hiểm tiềm 
tàng là tái sinh vào cảnh giới thần linh, phải gấp rút 
cầu sinh Tịnh độ, xác lập rõ ràng định hướng cho đời 
mình. Phải thường xuyên phát khởi thệ nguyện rộng 
sâu, dựa vào đó mà làm kiên cố thêm nền tảng tâm đạo 
Bồ-đề, có như vậy thì mới tránh được mối nguy đọa lạc 
vào cảnh giới xấu ác. 

Ngày ngày đều mong cho người khác làm được 
nhiều việc thiện, tích âm đức, đó là thuận lòng trời. 
Một lòng lo lắng, chỉ sợ người khác rơi vào lầm 
lạc, tạo tác những nghiệp xấu ác, đó cũng là thuận 
theo lòng trời. Người ngu mê chỉ nhìn thấy khoảng 
không gian xanh thẳm trên cao kia mà cho đó là 
trời, đâu biết thật có những vị trời như ở các cõi 
Tứ vương thiên, Đao-lợi thiên, mỗi ngày đều quan 
sát theo dõi những việc làm thiện, ác của người thế 
gian. Việc thay trời hành đạo dạy người như thế, 
đâu dễ có lúc chấm dứt được sao? 

Trưng dẫn sự tích

SOÁT XÉT VIỆC THIỆN ÁC

1

Các vị Đế Thích, Thiên vương cùng nhau lên 
Thiện pháp đường, có chư thiên cùng theo hầu chung 
1 Trích từ Lập thế A-tỳ-đàm luận - 立世阿毗曇論. (Chú giải của soạn giả) 

Bản luận này gọi tên đầy đủ là Phật Thuyết Lập Thế A-tì-đàm luận(佛
說立世阿毘曇論), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc 
tập 32, kinh số 1644, tổng cộng 10 quyển, do ngài Chơn Đế dịch sang 
Hán ngữ vào đời Trần. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 25, trang 
184, tờ a, quyển 2.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

237

quanh cung kính. Vào Thiện pháp đường rồi, Đế 
Thích lên ngồi trên tòa sư tử, hai bên tả hữu mỗi bên 
có 16 vị thiên vương cùng an tọa, ngoài ra tất cả chư 
thiên cũng đều phân theo ngôi thứ mà ngồi xuống. 
Có hai vị thái tử, một vị tên là Chiên-đàn, một vị tên 
là Tu-tỳ-la, chính là hai vị Đại tướng quân của cung 
trời Đao-lợi, chia nhau ngồi hai bên tả hữu của 32 vị 
thiên vương. Bốn vị thiên vương chia nhau ngồi nơi 
bốn cửa. 

Bấy giờ, bốn vị thiên vương mang những việc thiện 
ác của người thế gian mà tấu trình lên Đế Thích. Nếu 
nghe biết thế gian có nhiều người thọ trì Ngũ giới, 1 
Bát giới,2 hoặc đối đãi cung kính với cha mẹ, với các vị 
sa môn, các bậc sư trưởng, thực hành bố thí, tu phước, 
Đế Thích liền hết sức hoan hỷ, biết rằng như vậy tương 
lai sẽ có nhiều người sinh về các cõi trời, mà ít người 
sinh vào cảnh giới a-tu-la.3 Nếu không được như vậy, 

1 Ngũ giới hay Năm giới, là những giới căn bản của người cư sĩ thọ 
trì sau khi quy y Tam bảo, bao gồm các giới: (1) không giết hại, (2) 
không trộm cướp, (3) không tà dâm, (4) không nói dối và (5) không 
uống rượu. 

2 Bát giới hay Bát trai giới, Tám giới, bao gồm Năm giới như trên cộng 
thêm ba giới nữa là: (6) Không sử dụng các loại dầu thơm, phấn sáp 
thoa phết lên thân thể, (7) Không xem, nghe các trò ca nhạc, múa hát, 
(8) Không ngồi nằm trên giường ghế cao rộng. Tám giới này thường 
được người cư sĩ phát nguyện thọ trì trọn vẹn trong thời gian một ngày, 
gọi là ngày Bát quan trai. 

3 Cảnh giới a-tu-la còn gọi là bán thần, gồm những chúng sinh ít phước 
hơn chư thiên nên tuy cũng có thần thông biến hóa mà sự thọ hưởng 
an lạc không bằng chư thiên. Chúng sinh cảnh giới này đa phần nặng 
tâm sân hận nên thường gây sự đánh nhau với chư thiên, khiến cho 
Đế Thích cũng bị quấy nhiễu. Vì thế, khi thấy chúng sinh làm việc thiện 
sinh về cõi trời nhiều hơn vào cõi a-tu-la thì Đế Thích vui mừng. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

238

Đế Thích liền buồn rầu không vui. Vì thế, mỗi tháng 
vào những ngày lục trai,1 thập trai2 đều sai khiến các 
vị phi thiên thần tướng thường xuyên tuần du trong 
chốn nhân gian, xem xét theo dõi các việc thiện ác của 
người đời. 

Lời bàn

Người thế gian cho rằng Ngọc Đế có khi giáng 
trần, điều đó không đúng. Dưới mắt nhìn của chư 
thiên thì cõi thế gian này thật vô cùng ô uế, dẫu cách 
xa hàng trăm do-tuần cũng bốc mùi hôi thối đối với 
chư thiên, thật khó đến gần. Những vị tuần sát việc 
thiện ác chốn nhân gian chỉ riêng là những bậc quỷ 
thần nhiều phúc đức mà thôi. Tuy nhiên, việc thưởng 
điều lành, phạt điều ác luôn chính xác, không một 
mảy may sai lầm. Đến như những cõi trời Dạ Ma, 
Đâu-suất trở lên nữa, chư thiên đều vô cùng tôn quý, 
chẳng hề lưu tâm đến những việc của thế tục. 

1 Lục trai: giữ gìn trai giới thanh tịnh mỗi tháng 6 ngày, là các ngày 8, 14, 
15, 23, 29 và 30. 

2 Thập trai: giữ gìn trai giới thanh tịnh mỗi tháng 10 ngày, là các ngày 
mồng 1, 8, 14, 15, 18, 23, 24, 28, 29 và 30. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

239

MỞ RỘNG LÒNG TỪ, 
 VÌ NƯỚC CỨU DÂN

Giảng rộng

Dân là gốc của đất nước. Gốc có vững thì nước mới 
yên, cho nên muốn cứu giúp nhân dân phải có lòng yêu 
nước; vì yêu nước nên phải tận trung với minh quân. 
Câu văn trước là nêu tổng quát để giáo huấn người đời, 
đến câu này là muốn răn nhắc riêng những kẻ đang 
nắm trong tay quyền chính. 

Người đời đều tôn kính gọi quan phủ là Lão gia, 
điều đó có ý nghĩa gì? Ấy là muốn dùng cách xưng hô 
để nhắc nhở thức tỉnh kẻ làm quan, phải đối đãi với 
dân như bậc cha mẹ đối với con cái. 

Cha mẹ đối với con cái có bệnh thì lo âu. Sưu dịch 
thuế má nặng nề, ấy là bệnh của dân. Trộm cướp côn 
đồ ngày càng lộng hành, ấy là bệnh của dân. Mưa 
nắng trái thời, mùa màng thất bát, ấy là bệnh của dân. 
Kẻ giàu có bất lương thẳng tay bóc lột, bọn quan chức 
gian xảo lạm quyền hại dân, ấy là bệnh của dân. 

Khi dân phải gánh chịu một bệnh, kẻ làm quan 
phải có ngay một phương pháp cứu giúp, chữa bệnh. 
Phải hết lòng tận lực lo lắng, tìm mọi phương cách 
chữa dứt bệnh cho dân, có như vậy thì trên mới không 
phụ lòng người đứng đầu đất nước, dưới không phụ 
lòng muôn dân, mà tự bản thân mình cũng chẳng 
luống công học hành trau dồi tri thức. Được như thế 
thì “mở rộng lòng từ” đâu có gì là khó?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

240

Trưng dẫn sự tích

TÌM CÁCH CỨU DÂN

1

Đời vua Tuyên Tông triều Minh,2 quan tuần phủ 
Nam Trực là Chu Thầm (sau có thụy hiệu là Văn 
Tương) yêu dân như con, quản lý việc chi tiêu công 
thật chặt chẽ minh bạch không ai bằng. Lúc vừa mới 
đến nhậm chức liền soát xét những chỗ khó khăn khổ 
sở của dân tình, hết sức quan tâm lo lắng về việc thuế 
má ở hai vùng Tô Châu và Tùng Giang quá nặng. 
Đến một năm được mùa, thu hoạch của dân chúng 
rất nhiều, ông liền xuất công quỹ mua lúa vào, tích 
trữ trong kho để phòng khi cần dùng cho việc cứu 
tế. Niên hiệu Tuyên Đức năm thứ 8,3 vào mùa đông 
dâng biểu xin chế định phương thức lập kho lúa cứu 
tế cho nông dân. Hoàng đế có lệnh chuẩn y, ông liền 
cùng với các vị thái thú Tô Châu là Huống Chung, tri 
phủ Tùng Giang là Triệu Dự, tri phủ Thường Châu 
là Mạc Ngu, cùng nhau bàn tính, nỗ lực thực hiện. 
Vùng Tô Châu thu mua vào được 300.000 thạch lúa, 
cùng với Tùng Giang, Thường Châu cũng thu vào rất 
nhiều, đều chia ra tích trữ trong kho lương thực. 

Năm sau đó vùng Giang Nam bị hạn hán, số dân 
đói thiếu ở Tô Châu và Tùng Giang lên đến hơn 3 triệu 
người, lúa cứu tế đã phân phát hết ra mà không đủ. 
Nhân đó, Chu Thầm lại nỗ lực suy nghĩ tìm cách làm 

1 Trích từ sách Hoàng Minh thông kỷ -皇明通紀. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức trong khoảng thời gian từ năm 1425 đến năm 1435.
3 Tức là năm 1433. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

241

sao để tích trữ dự phòng được nhiều lương thực hơn 
nữa. Xét lại trước đó, các phủ khi thu lương thực vào 
mùa lúa chín đều giao cho bọn lý trưởng ở các hương 
thôn, đa phần họ chỉ thu lương thực từ dân thường, 
không thu của những người có chức sắc trong làng. 
Do đó dân phải nộp nhiều hơn, khiến cho mỗi năm 
đều có rất nhiều người dân không đủ khả năng nộp 
thuế phải bỏ trốn đi sinh sống nơi khác. 

Chu Thầm liền thay đổi phương thức, ngay tại các 
phủ khắp nơi đều thiết lập những điểm thu lương 
thực, chọn người phụ trách từ việc thu vào cho đến 
vận chuyển về kho. Nông dân trực tiếp mang lúa thóc 
đến giao nộp tại các điểm thu, không còn thông qua 
bọn lý trưởng các hương thôn, nhờ đó giảm hẳn chi 
phí đến một phần ba so với trước kia. 

Ngoài ra, xem lại quy định trước đây thì hằng năm 
cả ba phủ đều phải vận chuyển 1.000.000 thạch lương 
thực về kho ở Nam Kinh, sau đó dùng vào việc chi phí 
cũng như lương bổng hàng tháng cho quân binh quan 
chức tại Bắc Kinh. Như vậy, chi phí cho việc vận chuyển 
lương thực qua lại tính ra mỗi thạch lúa phải mất đến 6 
đấu.1 Chu Thầm liền mời các ông Hứa Chung v.v... đến 
cùng họp bàn, nói rằng: “Quan chức tại Bắc Kinh nhận 
lương bổng sở phí đến từ Nam Kinh, tại sao không thể 
để lại ở đây mà tự cung cấp? Nếu để lương thực tại đây 
mà dùng vào việc cung cấp thì khỏi nhọc sức dân, lại 
còn giảm được chi phí đến 600.000 thạch lúa, có thể đưa 
nhập vào kho lúa cứu tế cho nông dân, giúp dân thoát 
1 Mỗi thạch bằng 10 đấu, nếu tính toán ở đây là đúng thì chi phí vận 

chuyển và hao hụt lên đến 60% là quá lớn. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

242

được hoạn nạn.” Các ông Hứa Chung v.v... đều khen là ý 
kiến hay. Chu Thầm lập tức dâng biểu lên triều đình xin 
chuẩn y thực hiện như vậy. 

Riêng tại phủ Tô Châu, trước đó đã thu được 400.000 
thạch lúa, cộng thêm số lúa mua vào lúc dân được mùa, 
lên đến hơn 600.000 thạch. Chu Thầm lệnh rằng: “Lúa 
ấy không chỉ dùng riêng cho việc cứu tế nông dân. 
Trong việc thu và vận chuyển lương thực, nếu có xảy ra 
thất thoát, thiếu sót thì có thể tạm mượn từ kho ấy mà 
điều tiết vào để giao nộp cho đủ số, đến mùa lúa chín 
lại y số đó mà trả lại vào kho công. Trong những trường 
hợp nông dân phải tu sửa đê điều, khai thông kinh rạch, 
dẫn nước tưới tiêu, thì có thể căn cứ vào số nhân khẩu 
của từng hộ mà cấp phát lương thực.” Triều đình phê 
chuẩn y theo tất cả những kiến nghị của Chu Thầm. 

Năm sau, Giang Nam lại bị hạn hán lần nữa. Chu 
Thầm lệnh cho tất cả các quận đồng loạt mở kho lúa 
cứu tế cấp phát cho dân. Nhờ đó, tuy đồng ruộng 
không thu được lúa mà nông dân không phải chịu 
cảnh đói thiếu, trước sau cứu sống đến hơn triệu 
mạng người. 

Vào năm đầu niên hiệu Chính Thống,1 Chu Thầm 
đặc biệt thẩm tra kiểm định việc quản lý ruộng đất 
cũng như tiêu chuẩn thu giao lương thực vùng Nam 
Kinh. Riêng một phủ Tô Châu, phát hiện việc thu 
lương thực vào kho trong mùa lúa chín đã giảm đến 

1 Tức năm 1436. Niên hiệu Chính Thống là vào đời vua Minh Anh Tông, 
kéo dài từ năm 1436 đến năm 1449. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

243

hơn 800.000 thạch so với quy định. Các địa phương 
khác cũng đều có sai biệt thất thoát. 

Vùng Tô Châu, Tùng Giang trong khoảng 300 năm 
trở lại đây, số quan chức có thể ban ân trạch đến cho 
muôn dân chỉ đếm được trên đầu ngón tay, trong đó 
phải thừa nhận Chu Thầm là bậc nhất. Dù vậy, Chu 
Thầm không tự hài lòng với những gì đã làm được, 
thường đối xử hòa nhã, gần gũi với mọi người. Bản 
tính ông ưa thích việc bố thí giúp người, mỗi khi chư 
vị tăng ni các nơi có việc tu sửa, kiến tạo chùa chiền, 
tự viện hay tô đắp tượng Phật, đều tìm đến ông quyên 
góp. Ông chưa một lần từ nan, thậm chí có nhiều khi 
quyên góp nhiều hơn cả số mà người ta mong đợi. Dù 
vậy, tiền tài chi dụng của ông vẫn thường luôn được 
sung túc. Người Giang Nam trong hơn 20 năm xem 
ông như vị cứu tinh, giúp đỡ muôn dân. Người dân 
được sống trong địa phương do ông cai quản thật may 
mắn biết bao!

ĐẾ QUÂN BAN SẮC THƯ

Vùng Giang Tô, ở huyện Thái Thương có Hoàng 
Kiến An, tên húy là Lập Đức. Ông nhìn thấy nhân dân 
hai địa phương là Tô Châu và Tùng Giang phải khốn 
khổ rất nhiều vì sưu thuế quá nặng nên ngày ngày buồn 
khổ, lo nghĩ không yên. Mỗi buổi sáng ông đều thức 
dậy sớm lễ Phật, sau đó hướng lên trời cao mà cầu khấn, 
nguyện cho nhân dân hai quận này sớm thoát nạn sưu 
cao thuế nặng. Ông cũng đem nguyện vọng viết đầy đủ 
thành văn bản gửi lên quan nha đương thời, không một 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

244

phương cách nào còn có thể mà không cố sức làm. Mọi 
người thấy ông như vậy đều cười nhạo. 

Vào mùa thu năm Canh Dần, Hoàng Kiến An ngã 
bệnh. Sang mùa đông, bệnh tình càng thêm nghiêm 
trọng. Đến ngày cuối tháng 11 thì Kiến An đã bỏ ăn 
bỏ uống trong nhiều ngày rồi. Đêm đó, vào khoảng 
canh năm, Kiến An hốt nhiên mộng thấy Đế Quân 
truyền ông đến dưới điện mà dạy rằng: “Số mạng của 
ông lẽ ra đã dứt rồi, nhưng nhờ ông một lòng cầu 
mong việc giảm sưu thuế cho dân, nên nay tuổi thọ 
được kéo dài thêm.” Nói rồi truyền cho một đạo sắc 
thư, Kiến An đọc lại ba lần thì nhớ hết. 

Kiến An khi ấy bỗng giật mình tỉnh giấc, mở mắt 
nhìn thấy thân đang nằm trên giường bệnh nhưng 
tinh thần tự nhiên sảng khoái mạnh mẽ, cơn bệnh 
vừa qua bỗng như đã hoàn toàn tiêu tan hết. Kiến An 
lập tức vùng dậy rửa tay rửa mặt, thắp đèn lên, lấy 
nghiên mực ra mài rồi cầm bút viết. Lúc ấy, người em 
gái Kiến An là Hoàng Tiết Mẫu vừa qua đời, người 
trong nhà đều theo đưa đám tang, chỉ còn duy nhất 
một bà cụ già giúp việc ở lại giữ nhà. Bà cụ nhìn thấy 
ông chủ nhà từ cả tháng qua nằm liệt trên giường 
bệnh, giờ bỗng nhiên ngồi ngay ngắn trước bàn, thắp 
đèn cầm bút viết, không khỏi một phen kinh ngạc 
đến sửng người. 

Sáng hôm sau, có người em họ của Kiến An là 
Quách Nhĩ Tiên cùng đi với Khổng Nhĩ Trung đến 
thăm bệnh, nhìn thấy Kiến An hốt nhiên khỏe mạnh 
thì hết sức kinh hãi. Sau đó, Kiến An lại ngồi kiệu đến 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

245

nhà cô em gái để dự đám tang, cùng ngồi vào bàn thù 
tạc với quan khách, bằng hữu. Trên đường đi phải trải 
qua nhiều nơi vất vả nhưng ông không một chút gì 
tỏ ra mệt mỏi, mà việc ăn uống cũng hoàn toàn bình 
thường như trước đây. Những người biết chuyện, ai 
nấy đều cho là một chuyện tốt đẹp lạ lùng đáng nói. 

Đến năm 77 tuổi, Hoàng Kiến An dứt bỏ hết mọi 
việc thế tục, chuyên tâm ăn chay niệm Phật, học hỏi 
kinh điển trong nhiều năm nữa. Về sau không bệnh, 
an nhiên qua đời. 

Lời bàn

Đọc qua bản cáo sắc của Đế Quân, đại ý dạy rằng: 
“Xét trường hợp của Hoàng Lập Đức, bất quá chỉ là 
một kẻ thứ dân đơn độc, lại đang lúc tuổi già bóng 
xế, nhưng phát tâm muốn giải cứu mối nguy khốn đã 
tích lũy từ 300 năm qua, thề nguyện mong cầu sự lợi 
lạc cho hàng vạn hộ dân cùng khổ, khác nào như đem 
sức con phù du muốn lay động núi cao,1 như chim 
tinh vệ muốn lấp đầy biển lớn?2 

“Tuy nhiên, muốn đắp thành gò cao muôn 
trượng cũng phải dựa vào từng sọt đất nhỏ, kiên trì 
quyết sẽ thành công. Đạo lớn của trời đất quan trọng 
ở sự chí thành không gián đoạn, ắt làm nên công 
hạnh của bậc thánh hiền, chỉ tiến lên mà không thối 

1 Nguyên bản dùng Thái Hoa (泰華) để chỉ Thái sơn và Hoa sơn, hai ngọn 
núi lớn. 

2 Theo truyền thuyết thì con gái vua Viêm Đế bị chết đuối ở biển Đông, 
hóa thành loài chim tinh vệ ngày ngày bay đến núi Tây ngậm đá tha 
về muốn lấp cho đầy biển. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

246

chí. Phải nên gắng sức kiên trì, đừng để thối thất chỗ 
phát tâm ban đầu.” 

Xét kỹ thì hiểu rằng, việc sưu thuế nặng nề có thể 
giảm được hay không cũng là do sức người tác động, 
nhưng giống như việc leo núi, muốn thành tựu thì 
mỗi người đều phải tự nỗ lực, chẳng ai có thể thay cho 
người khác được. 

ĐỐI XỬ VỚI NGƯỜI PHẢI GIỮ  
LÒNG TRUNG

Giảng rộng

Chữ “trung” đó là do nơi trong lòng người, không 
thể xem dáng vẻ cung kính bên ngoài mà biết được. 
Cho nên giúp người hạn chế tai ương, ngăn ngừa hoạn 
nạn, đó là trung. Giúp người phô bày điều thiện, ngăn 
cấm sự tà vạy sai trái, đó cũng là trung. Vì người bôn 
ba xuôi ngược, đó là trung. Đem hết sức mình phụng 
sự người lãnh đạo đất nước, đó cũng là trung. 

Bằng như kẻ giúp việc điều hành đất nước mà chỉ 
biết trên nói sao dưới nghe theo vậy, bất kể đúng sai 
đều phụ họa, dua nịnh; nhân dân có điều khổ sở oán 
thán thì ém nhẹm không trình báo lên; chính sách 
có điều tốt đẹp, lợi lạc cho nhân dân cũng tránh né 
không mang ra thi hành; chỉ biết quan tâm riêng việc 
thôi thúc giao nộp thuế má, gọi đó là chấp hành pháp 
luật; lấy sự khắt khe soi mói người dân để gọi là công 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

247

minh sáng suốt; đó chính là trường hợp mà Mạnh tử 
từng hết lời phản bác đối với những kẻ luôn ngụy 
biện rằng “vua của ta không thể làm được như thế”. 
Như vậy sao có thể gọi là trung?

Đối tượng của “lòng trung” không hẳn chỉ là riêng 
với người lãnh đạo đất nước. Như quan hệ cấp dưới 
đối với cấp trên, người giúp việc đối với chủ thuê, cho 
đến mọi quan hệ ứng xử giữa người với người, đều 
phải giữ lòng trung. Dưới đây lược cử hai trường hợp 
để nêu lên ý nghĩa của lòng trung. 

Trưng dẫn sự tích

TẬN TỤY BÁO ƠN CHỦ

1

Vào đời nhà Minh, huyện Thuần An thuộc tỉnh 
Chiết Giang có nhà họ Từ, anh em trong nhà cùng 
phân chia tài sản. Người anh cả được một con ngựa, 
anh kế được một con trâu. Người em út đã mất để lại 
vợ góa, chỉ được hai anh chia cho một người nô bộc 
tên A Ký. 

A Ký khi ấy đã hơn 50 tuổi. Người vợ góa liền 
khóc mà nói rằng: “Ngựa có thể dùng để cưỡi, trâu có 
thể dùng để cày ruộng, phần tôi nhận lão bộc này chỉ 
tốn cơm nuôi thôi.” 

A Ký liền hỏi lại: “Bà chủ nói như thế là cho rằng 
tôi đây không được bằng như trâu, như ngựa chăng?” 

1 Trích từ sách A Ký truyện (阿寄傳) của Điền Thúc Hòa. (Chú giải của 
soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

248

Từ đó, ông liền thay bà chủ nghĩ cách làm ăn sinh 
sống. Người vợ góa mang hết những đồ trang sức của 
mình bán đi, được cả thảy 12 lượng bạc. A Ký mang 
số bạc ấy đi lên vùng núi mua nhựa cây sơn về bán 
lại, chỉ trong một năm số vốn ấy đã tăng gấp 3 lần. 
Lại buôn bán trong 20 năm nữa, tích lũy gia sản cho 
người vợ góa lên đến hàng vạn lượng bạc. A Ký thay 
bà chủ gả chồng cho ba người con gái, lại mời thầy 
giỏi về dạy học cho hai người con trai, về sau đều kết 
thông gia với các gia đình có danh vọng, sính lễ lên 
đến hàng ngàn lượng bạc, lại dựa theo thông lệ xin 
được cho vào Thái học.

A Ký mỗi khi gặp người trong họ Từ, dù nhỏ tuổi 
cũng kính trọng chắp tay thi lễ. Suốt đời luôn giữ 
cung cách nghiêm trang, không bao giờ liếc nhìn bà 
chủ. Đối với những cô con gái của chủ, cho dù nhỏ 
tuổi nhưng ông vẫn giữ lễ không bao giờ đứng chung 
ngang hàng. Đến khi lâm bệnh nặng biết mình không 
qua khỏi, ông mang hết sổ sách quản lý giao lại cho 
bà chủ, nói rằng: “Hai vị tiểu chủ giờ đã có thể thay 
thế cai quản gia nghiệp, lão già này đem hết sức trâu 
ngựa báo đền ơn chủ, đến nay xem như đã xong.”

A Ký qua đời, xem lại nơi ông sống tuyệt nhiên 
không một chút tiền bạc của cải gì của nhà chủ. Vợ 
ông với một người con trai cũng chỉ vừa đủ y phục 
che thân mà thôi. 

Lời bàn

Giữ được tấm lòng như A Ký, làm tròn bổn phận 
như A Ký, vì chủ nhân mà mưu tính việc làm ăn sinh 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

249

sống như A Ký, cho dẫu là bậc đại hiền cũng không 
thể làm hơn thế. Người như vậy mà rốt lại chỉ là một 
kẻ dân thường nơi xóm thôn vắng vẻ, quả thật đáng 
kinh ngạc lắm thay! 

CHỦ NHÂN VẼ TƯỢNG LỄ BÁI

1

Đời nhà Thanh, vào niên hiệu Thuận Trị năm 
thứ nhất,2 vùng An Huy, huyện Thanh Dương, nhà 
Ngô Lục Phòng có người giúp việc tên là Ngô Mao, 
thường giữ Năm giới, làm nhiều việc thiện, niệm Phật 
không gián đoạn. Gặp lúc Tả Lương Ngọc đưa quân 
vượt Trường giang, cả nhà Ngô Lục Phòng đều phải 
đi lánh nạn, chỉ để lại một mình Ngô Mao thay chủ 
giữ nhà, rốt lại bị quân giặc bắt gặp đâm vào người 7 
nhát mà chết. Vừa khi ấy có người em của Ngô Mao 
đến, Ngô Mao chợt tỉnh lại nói với em: “Anh đời trước 
tạo nhiều tội nghiệp, lẽ ra phải thọ sinh làm thân lợn 
trong 7 kiếp. Nay nhờ công đức trì giới niệm Phật nên 
chịu 7 nhát dao đâm mà giải trừ hết sạch oan nghiệp 
đời trước. Từ nay anh được vãng sinh về thế giới Tây 
phương Cực Lạc.”

Về sau, người chủ là Ngô Lục Phòng có lần hốt 
nhiên nhìn thấy Ngô Mao trên đường thẳng đến, 
phía trước phía sau đều có cờ xí trang nghiêm che 
rợp. Ngô Mao đến trước Ngô Lục Phòng thi lễ rồi nói 

1 Trích từ sách Công quá cách - 功过格. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1644. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

250

rằng: “Tôi là Ngô Mao, nhân có việc phải đến cõi trời, 
tình cờ ngang qua đây.” Nói xong thì biến mất. 

Ngô Lục Phòng liền cho người vẽ lại hình tượng 
Ngô Mao, mỗi ngày đều cung kính lễ bái. 

Lời bàn

Chịu 7 nhát dao đâm thay đổi được 7 kiếp làm 
thân lợn, đó gọi là nghiệp báo nặng mà thọ báo nhẹ, 
dứt được tội đời trước. Nhờ công đức niệm Phật mà 
được vãng sinh, đó gọi là chuyển đổi thân phàm phu 
nhập vào dòng thánh, do nền tảng tu tập chân chánh 
mà được hưởng quả siêu việt. 

VỚI CHA MẸ ÔNG BÀ PHẢI 
 HIẾU THẢO

Giảng rộng

Chỉ một chữ “hiếu thảo” đó, thật khó nói cho hết 
ý nghĩa! Kinh Thi có câu rằng: “Muốn báo đáp hết ân 
đức của cha mẹ, nhưng ân đức ấy thật mênh mông rộng 
lớn như trời cao không cùng tận.” Quả thật, con cái báo 
đáp công ơn cha mẹ, bất luận như thế nào, liệu có thể 
vượt quá trời cao được chăng? Sách vở từ xưa nay 
khuyên dạy, khuyến khích sự hiếu thảo thì hiện có rất 
nhiều, nay chỉ đơn cử những trường hợp ít thấy, hiếm 
nghe nói đến mà thôi. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

251

Người ta nếu không biết có đời sau, không tin 
nhân quả, thật cũng giống như người mù không thể 
nhìn thấy, người điếc không thể nghe được âm thanh. 
Người như vậy quả thật là hạng thứ dân cùng khổ 
mà không thể kêu cầu với ai được cả. Vì sao vậy? Tự 
mình không biết có đời sau, tất nhiên cũng không 
biết cha mẹ mình còn có đời sau, nên dù có hết lòng 
thương yêu báo đáp song thân, chẳng qua cũng chỉ là 
trong một thời gian tạm thời, ngắn ngủi mà thôi. Tự 
mình không tin nhân quả, đương nhiên cũng không 
biết rằng cha mẹ sau này còn có nhân quả, nên dù có 
muốn vì cha mẹ mà dứt trừ khổ não, chẳng qua cũng 
chỉ làm được đôi điều nhỏ nhặt, giới hạn mà thôi. 

Có lần tôi nhìn thấy gà mẹ che chở cho đàn con 
mà thường lấy đó làm bài học nhắc nhở, tự cảnh tỉnh 
mình. Khi gà mẹ giương cánh che chở bảo vệ đàn con, 
quả thật tình cảm mẹ con lúc ấy sâu đậm lắm. Thế mà 
trải qua một thời gian rồi thì lần lượt bị người giết hại, 
khiến cho mẹ con chẳng còn có dịp gặp lại nhau. 

Chúng ta làm người thật ra cũng không khác mấy. 
Cha con, vợ chồng đang lúc cùng nhau sum họp, quả 
thật rất khó lòng chia cắt, lìa xa nhau. Nhưng một khi 
đến lúc sinh tử phân ly, thân mang bệnh khổ đớn đau, 
thì dù là người thân thiết nhất cũng không thể thay 
mình chịu đựng; cho đến bao nhiêu nghiệp ác đã tạo, 
cũng không ai có thể thay mình gánh chịu. Thậm chí 
đến lúc xả bỏ thân này đi vào cảnh giới trung ấm, đối 
mặt với ngàn vạn điều thống khổ, thì nơi chốn dương 
gian có thể là những người thân của ta trong gia đình lại 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

252

đang cùng nhau mừng vui yến ẩm. Chăn mền còn đó, 
dẫu có muốn sớm chiều tận tâm chăm sóc cũng không 
còn được nữa; món ngon vật lạ không biết dâng ai, dù 
học theo Vương Tường “nằm băng bắt cá”1 nào có ích 
gì? Người xưa nói rằng: “Người con hiếu không thể 
chịu được việc cha mẹ chết mất.” Như thế chính là cha 
mẹ của ta thật ra chưa từng chết mất. Nói như thế lẽ đâu 
lại chỉ là chuyện hư dối sao? 

Đức Phật dạy rằng: “Công ơn sinh thành dưỡng 
dục của cha mẹ, người thế gian không thể báo đáp 
hết được. Ví như có người đặt cha lên vai trái, đặt mẹ 
lên vai phải, rồi đi như thế trong trăm năm, lại dâng 
lên cha mẹ đủ mọi nhu cầu, cũng không báo đáp hết 
được công ơn cha mẹ.”2 Như vậy, nếu chỉ theo những 
phương cách của thế tục thì dù có nỗ lực đến đâu 
cũng không thể báo đáp được hết công ơn cha mẹ! Do 
đây mà suy xét, có thể biết chắc rằng trong đạo Phật 
nhất định phải có phương cách hoàn hảo để giúp 
người báo đáp công ơn cha mẹ. 

1 Xưa có người con hiếu là Vương Tường. Mẹ ông thích ăn cá tươi, năm 
ấy trời lạnh quá nước đóng thành băng không sao bắt được cá. Vương 
Tường muốn có cá dâng lên mẹ, nên ra sông cởi áo nằm lên băng, 
muốn lấy hơi nóng của thân thể mà làm cho băng tan để bắt cá. Lòng 
hiếu thảo của ông cảm động thấu trời, khiến băng giá tự nhiên tan 
ra, có một cặp cá từ dưới sông nhảy vọt lên cho ông bắt về dâng mẹ. 

2 Vì đây là trích dẫn Phật ngôn nên chúng tôi đã thận trọng tìm được nội 
dung đoạn trích này trong Tạp bảo tạng kinh (雜寶藏經), ở quyển 2, 
bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 455, tờ c (Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, 
tập 4, kinh số 203). Chúng tôi căn cứ kinh văn để dịch đoạn này hơi 
khác với nguyên bản của An Sĩ toàn thư. Đây là nội dung kinh văn: 假
使左肩擔父右肩擔母,行至百年復種種供養,猶不能報父母之恩。(Giả sứ 
tả kiên đam phụ, hữu kiên đam mẫu, hành chí bá niên, phục chủng 
chủng cung dưỡng, do bất năng báo phụ mẫu chi ân.)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

253

Trưng dẫn sự tích

NĂM NGƯỜI MẸ BI THƯƠNG

1

Xưa có chú sa-di, năm 7 tuổi đã xin mẹ xuất gia 
học đạo. Chuyên cần tu tập, đến năm 8 tuổi chứng 
được đạo quả, thấy biết việc đời trước. Nhân khi nhìn 
thấy việc đời trước liền than rằng: “Chỉ một thân này 
của ta mà làm khổ lụy đến 5 người mẹ! Trong đời 
thứ nhất, khi ta ra đời thì bên nhà hàng xóm cũng có 
người sinh con. Ta lại chết sớm, mẹ ta nhìn thấy con 
của người hàng xóm trưởng thành mà đau buồn khổ 
sở. Qua đời thứ hai ta sinh ra chưa được bao lâu thì 
chết, mẹ ta mỗi khi nhìn thấy người khác cho con bú 
thì lại nhớ đến ta, đau buồn khôn xiết. Sang đời thứ 
ba, ta được 10 tuổi thì chết.2 Mẹ ta mỗi khi thấy những 
đứa trẻ cùng tuổi ăn uống thì lại nhớ đến ta, đau khổ 
vô cùng. Sang đời thứ tư, ta chưa đến tuổi lấy vợ thì 
đã chết. Mẹ ta mỗi khi nhìn thấy những người bằng 
tuổi ta cưới vợ thì lại nhớ ta mà sinh tâm đau buồn. 
Nay là đời thứ năm, ta vừa được 7 tuổi đã xin xuất gia 
học đạo, mẹ ta ở nhà nhớ mong, lại cũng sinh tâm đau 
buồn. Cả năm người mẹ đều giống nhau ở một điểm 

1 Trích từ kinh Ngũ mẫu tử - 五母子經. (Chú giải của soạn giả) Kinh này 
được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 14, kinh số 
555, hiện có 2 dị bản là 555a và 555b, đều là bản dịch của cư sĩ Chi 
Khiêm vào đời Ngô. Nội dung chuyện này bắt đầu từ dòng 24 trang 
907, tờ a trong bản 555a và từ dòng 29 trang 906, tờ b trong bản 555b. 
Đoạn này chỉ lược kể nội dung, không trích nguyên văn kinh. 

2 Theo bản 555b thì không có chi tiết 10 tuổi, chỉ nói là chết sớm. Căn 
cứ theo đây có thể biết là tiên sinh An Sĩ đã sử dụng bản kinh 555a. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

254

là đau buồn sầu khổ vì mong nhớ ‘con của tôi’,1 đều 
nói rằng mình bị “mất con” mà sinh tâm bi thương 
buồn khổ không thôi. Ta quán xét cõi luân hồi sinh tử 
thật mê lầm như thế, phải chuyên cần tinh tấn tu tập 
Chánh đạo để thoát ra.”

Lời bàn

Tinh lực khí huyết một đời của cha mẹ, quá nửa 
đều là vì con cái mà hao tổn. Nhưng nếu xét theo 
những nỗi khổ như chín tháng cưu mang, ba năm bú 
mớm, cho đến bên ướt mẹ nằm chỗ ráo con lăn, thì sự 
khó nhọc chịu đựng của người mẹ lại có phần nhiều 
hơn. Tự xét lại hình hài này quả thật đáng trách, mang 
đến hệ lụy khó nhọc cho cha mẹ quá nhiều, mà báo 
đáp lo lắng cho cha mẹ lại quá ít. 

Chúng ta từ vô số kiếp đến nay, nếu đong lường 
lượng sữa mẹ đã dùng ắt là nhiều hơn nước trong 
biển cả; cho đến đại tiểu tiện làm nhơ nhớp trên thân 
cha mẹ, thật cũng nhiều hơn nước trong biển cả; thậm 
chí những khi sinh ra rồi chết sớm khiến cho cha mẹ 
phải buồn đau than khóc, nước mắt ấy cũng lại nhiều 
hơn nước trong biển cả. 

1 Chỗ này trong An Sĩ toàn thư chép là “五母聚會” (ngũ mẫu tụ hội - 
năm người mẹ cùng hội lại) tương tự như trong bản 555b là “今五母
共會” (kim ngũ mẫu cộng hội - nay năm người mẹ cùng hội lại), đều 
không chính xác và cũng không hợp lý. Bản 555a chép là “愁毒言念我
子是五母適共一會” (sầu độc ngôn niệm ngã tử, thị ngũ mẫu đích cộng 
nhất hội - sầu khổ nói rằng nhớ mong ‘con tôi’ chính là chỗ mà 5 bà 
mẹ đều giống nhau). Chỉ với ý nghĩa này thì đoạn tiếp theo mới hợp 
nghĩa. Như chi tiết ở đoạn trên thì tiên sinh An Sĩ đã sử dụng bản 555a, 
không biết vì sao ở đoạn này lại ghi sai theo bản 555b? 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

255

Hết thảy những việc ấy, thảy đều do nơi sinh tử 
luân hồi, khiến chúng ta luân chuyển đầu thai qua 
nhiều kiếp sống. Ví như đời này sang đời khác đều có 
thể hết lòng hiếu thảo, đều có thể khiến cho cha mẹ 
vui lòng, cũng chẳng bằng là không làm khổ lụy đến 
cha mẹ.1 Khổng tử nói rằng: “Phân xử việc tranh tụng 
của người đạt đến sự công minh, cũng không bằng 
khiến cho người không khởi việc tranh tụng.” Chẳng 
phải cũng là cùng một ý nghĩa như vậy đó sao? 

CẢ NƯỚC ĐỀU BIẾT HIẾU DƯỠNG

2

Cách đây vô số kiếp về trước, có một vương quốc 
nhiều điều tệ ác tên là Khí Lão. Theo luật của vua 
nước ấy, người ta đến tuổi già nua đều bị xua đuổi đi 
xa, không được sống trong nước nữa. Có một vị đại 
thần cực kỳ hiếu thảo, người cha đến tuổi già không 
nỡ đuổi đi, liền làm một gian mật thất để giấu cha nơi 
đó, hết lòng cung phụng nuôi dưỡng. 

Ngày kia, có một vị thiên thần mang đến hai con 
rắn, hỏi quốc vương nước ấy rằng: “Nếu ông phân 
biệt được giữa hai con rắn này, con nào là rắn đực, 
con nào là rắn cái thì ta sẽ bảo vệ cho đất nước này 
được an ổn. Bằng không, ta sẽ hủy diệt cả nước.” 

1 Ý nói cố gắng tu tập thoát khỏi luân hồi, không còn trở lại tái sinh, tất 
nhiên không làm khổ lụy đến cha mẹ nào nữa. 

2 Trích từ kinh Tạp bảo tạng - 雜寶藏經. (Chú giải của soạn giả) Kinh Tạp 
bảo tạng được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 4, 
kinh số 203, tổng cộng có 10 quyển, do ngài Kiết-ca-dạ và ngài Đàm 
Diệu dịch sang Hán ngữ vào đời Bắc Ngụy. Đoạn trích này bắt đầu từ 
dòng thứ 4, trang 449, tờ b, quyển 1.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

256

Nhà vua hết sức lo lắng, hỏi khắp trong triều không 
ai biết được câu trả lời. Vị đại thần kia liền mang câu 
hỏi ấy đến mật thất hỏi cha. Người cha bảo: “Hãy thả 
hai con rắn ấy lên trên một tấm thảm thật mềm mại rồi 
quan sát. Con nào co duỗi nhanh gấp, đó là rắn đực; 
con nào chịu nằm yên, chỉ cử động chậm chạp là rắn 
cái.” Đại thần liền y theo lời ấy trả lời với thiên thần. 

Thiên thần lại hỏi: “Người nào trong lúc mê mà 
gọi là tỉnh, trong lúc tỉnh mà gọi là mê?” Vị đại thần 
lại về hỏi cha, người cha nói: “Đó là vị tỳ-kheo đang 
tu tập. So với kẻ phàm phu, vị ấy là người tỉnh; so với 
vị A-la-hán, tỳ-kheo ấy là người còn mê.” Liền đáp 
với thiên thần như vậy. 

Thiên thần lại chỉ vào con voi của quốc vương, 
hỏi voi ấy nặng bao nhiêu cân. Cả triều đình đều 
mù mịt không nói được. Đại thần lại đến hỏi cha, 
người cha dạy: “Cho voi ấy lên thuyền rồi đánh 
dấu mức nước bên mạn thuyền. Sau đó cho đá lên 
cùng thuyền ấy cho đến khi thuyền chìm xuống 
đến đúng mức đã đánh dấu. Cân số đá ấy thì biết 
voi nặng bao nhiêu cân.”1 Liền dùng cách ấy đáp 
với thiên thần. 
1 Kinh này được dịch sang Hán ngữ vào đời Bắc Ngụy, tức khoảng cuối thế 

kỷ 4, đầu thế kỷ 5. Nước ta có lưu truyền câu chuyện Trạng nguyên Lương 
Thế Vinh (1441-1496) cân voi bằng cách giống như trong câu chuyện này. 
Người Trung Hoa lại có truyền thuyết rằng Tào Xung, con của Tào Tháo 
cũng từng dùng cách này để cân voi vào năm mới được 6 tuổi, nhưng 
điều đó chưa xác thực, nhiều người không tin. Nay xét thấy chuyện này 
có nguồn gốc trong kinh Phật, mới biết đạo Phật đã đi vào đời sống từ 
xa xưa, và có rất nhiều câu chuyện trong kinh Phật được truyền rộng lâu 
đời đến mức người ta không còn biết đến xuất xứ của nó nữa. Như câu 
chuyện “người mù sờ voi” đã trở thành một điển cố rất nổi tiếng, nhưng 
rất ít người biết nó có xuất xứ từ kinh Đại Bát Niết-bàn.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

257

Thiên thần lại hỏi: “Làm thế nào để một chén nước 
có thể nhiều hơn nước trong biển cả?” Đại thần lại hỏi 
cha, người cha đáp: “Nếu có thể khởi tâm chí thành đem 
một chén nước ấy cúng dường lên đức Phật, hoặc chư 
tăng, hoặc cha mẹ, hoặc người đang bị bệnh khổ nguy 
khốn, ắt sẽ được thọ hưởng phước báo không cùng tận. 
Biển cả tuy nhiều nước, bất quá cũng chỉ tồn tại trong 
một kiếp,1 so ra không bằng phước ấy.” Nhà vua y theo 
như vậy trả lời với thiên thần. 

Thiên thần liền hóa thành một người ốm đói gầy 
còm chỉ còn da bọc lấy xương rồi hỏi: “Trong đời còn 
có người nào thê thảm hơn ta nữa chăng?” Mọi người 
lại không ai biết câu trả lời. Đại thần về hỏi cha, người 
cha dạy phải trả lời với thiên thần rằng: “Nếu có người 
tham lam bủn xỉn, ganh ghét đố kỵ với người khác, 
đời sau ắt sẽ đọa vào cảnh giới ngạ quỷ, trong trăm 
ngàn vạn năm không được nghe đến tên gọi các loại 
nước, huống hồ là được uống, mỗi khi cử động thì các 
đốt xương đều sinh ra lửa nóng tự thiêu đốt. Người 
chịu cảnh đói khổ lửa thiêu như thế, tất nhiên còn thê 
thảm hơn ông gấp trăm ngàn vạn lần.”

Thiên thần lại hóa thành một người tay chân đều 
bị xiềng xích cùm khóa, trên cổ đeo gông nặng khóa 
chặt, trong thân hình bốc ra lửa nóng tự thiêu cháy 
toàn thân đỏ rực, đến hỏi quốc vương: “Thế gian này 
có người nào khổ sở đến mức như ta đây chăng?” Đại 
thần lại theo lời cha mà trả lời rằng: “Nếu ai bất hiếu 

1 Mỗi một thế giới khi trải qua trọn một kiếp đều có đủ 4 giai đoạn là 
thành, trụ, hoại, diệt. Biển cả nằm trong thế giới ấy nên đến giai đoạn 
diệt thì cũng không còn nữa. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

258

với cha mẹ, ngỗ nghịch làm hại bậc sư trưởng, khinh 
chê báng bổ Tam bảo, đời sau ắt phải đọa vào địa ngục, 
trong mỗi một ngày đêm chết đi sống lại đến vạn lần, 
cảnh ấy còn khổ sở hơn ông đến trăm ngàn vạn lần.”

Thiên thần lại hóa thành một người con gái đoan 
trang xinh đẹp không ai bằng, đến hỏi quốc vương: 
“Thế gian này có ai xinh đẹp hơn ta chăng?” Đại thần 
lại theo lời cha mà đáp rằng: “Nếu có người cung kính 
tin theo Tam bảo, hiếu thuận với cha mẹ, thường thực 
hành các pháp bố thí, nhẫn nhục, tinh tấn, trì giới, ắt 
sẽ được sinh lên cõi trời, thân hình đoan nghiêm thù 
thắng, vượt xa hơn cô trăm ngàn vạn lần. Nếu lấy 
hình thể của cô thế này mà so sánh với người ấy thì 
chẳng qua chỉ như con khỉ chột mắt mà thôi.”

Thiên thần lại đưa ra một cây gỗ chiên-đàn đã đẽo 
gọt bốn bề vuông vức bằng nhau rồi hỏi: “Phần nào là 
gốc, phần nào là ngọn?” Người cha của đại thần liền 
đưa ra câu trả lời rằng: “Chỉ cần thả cây xuống nước, 
phần chìm xuống thấp hơn là gốc, phần nổi cao hơn là 
ngọn.”

Thiên thần liền mang đến hai con ngựa cái hình 
dáng giống hệt như nhau, hỏi rằng: “Trong hai con 
ngựa này, con nào là ngựa mẹ, con nào là ngựa con?” 
Đại thần lại đến hỏi cha, người cha trả lời rằng: “Hãy 
mang cỏ đến cho ăn. Ngựa mẹ sẽ nhường cho con nó 
ăn trước.”

Cứ như vậy lại đưa ra rất nhiều câu hỏi, quan 
đại thần đều nhờ có sự hướng dẫn của người cha mà 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

259

đối đáp thông suốt tất cả. Thiên thần hài lòng, hứa 
sẽ bảo vệ cho đất nước này. Nhà vua khi ấy rất vui 
mừng, liền hỏi vị đại thần: “Ông tự biết được những 
điều ấy chăng? Hay có ai dạy cho ông biết?” 

Vị đại thần liền nói thật mọi điều. Vua lập tức cho 
đón người cha của vị đại thần đến để phụng dưỡng, 
tôn làm bậc thầy. Đại thần liền tâu lên rằng: “Bệ hạ 
nên truyền lệnh cho người khắp nước từ nay không 
được xua đuổi người già nữa. Những kẻ bất hiếu với 
cha mẹ nên xử tội nặng.”

Vua chuẩn y theo lời ấy. Từ đó điều luật xấu ác kia 
được xóa bỏ, người trong khắp nước ấy đều biết hiếu 
thảo phụng dưỡng cha mẹ. 

Lời bàn

Đức Phật kể lại chuyện này rồi nói rằng: “Người 
cha của đại thần thuở ấy, nay chính là ta. Đại thần thuở 
ấy, nay là Xá-lợi-phất. Quốc vương thuở ấy, nay là vua 
A-xà-thế. Vị thiên thần thuở ấy, nay chính là A-nan.”

HƯƠNG LẠ BAY XA

1

Đời nhà Đường, quan thứ sử Từ Châu là Vương 
Thiên Thạch, tính tình nhân ái, từ hòa, hiếu thuận, nổi 
tiếng là người điềm tĩnh, thận trọng, lại tinh thông 
kinh điển Phật giáo. Niên hiệu Trinh Quán năm thứ 
6,2 người cha của ông qua đời, ông buồn thương đau 
đớn quá độ. Sau khi lập phần mộ, ông dựng một lều 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức năm 632. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

260

tranh nhỏ bên trái phần mộ, mỗi đêm đều ở đó tụng 
kinh Phật, hồi hướng phước báo cho cha. Người trong 
vùng ấy thường nghe có tiếng gõ khánh ngân vang, 
âm thanh cực kỳ trong trẻo êm tai, lại có hương thơm 
lạ lùng bay xa ra quanh đó rất nhiều dặm. 

Lời bàn
Những người vừa mới qua đời, thần thức trong 

trạng thái trung ấm giống như hôn mê, phía trước 
không thấy ánh sáng, nhìn quanh không có ai là bạn 
bè thân thích. Trong khoảng thời gian 7 tuần thất, mỗi 
tuần thất là 7 ngày, cả thảy 49 ngày, luôn ở trong tâm 
trạng kinh khiếp sợ hãi, nỗi khổ ấy thật khôn lường, 
lúc nào cũng hướng đến những người thân nơi dương 
thế, cầu mong họ làm điều phước thiện hồi hướng 
cho mình để giảm bớt tội lỗi. Vì thế, con cháu hiếu 
thảo với ông bà cha mẹ, không chỉ lo cho thi hài được 
có nơi an táng chu đáo, mà còn phải lo sao cho thần 
thức người quá cố được có chỗ quay về nương dựa 
an ổn nữa. Ví như hạt đào hạt mận, có thể dùng để 
tiếp nối sinh sản không dứt chính là nhờ nơi cái nhân 
bên trong. Người đời nay chỉ biết lo việc chí thành 
phụng dưỡng cha mẹ lúc sinh tiền, an táng chu đáo 
lúc qua đời, nhưng không biết đến việc lo cho thần 
thức cha mẹ có chỗ quay về nương dựa an ổn, như 
vậy há chẳng phải là chỉ lo giữ gìn bảo vệ phần vỏ 
bên ngoài mà lại vứt bỏ đi cái nhân bên trong rồi sao?



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

261

XUẤT GIA BÁO ĐÁP ƠN CHA

1

Vào đời Đường, có người họ Tạ, cha làm nghề 
đánh cá, một hôm rơi xuống nước mà chết. Người 
ấy nghĩ, cha mình tạo nghiệp giết hại quá nhiều, nay 
chết chắc chắn phải đọa vào đường dữ. Nghĩ vậy liền 
xuống tóc xuất gia làm một vị tăng, pháp danh là Sư 
Bị. Ông dốc lòng tu tập chuyên cần khó nhọc, giữ 
hạnh đầu đà. 

Một hôm, Sư Bị cùng chúng tăng có việc ra khỏi 
núi, rủi ro vấp phải cục đá cắt thành vết thương nơi 
chân, máu tuôn lênh láng, ngay khi nhìn thấy máu 
chảy hốt nhiên đại ngộ. Sau đó, ngài mộng thấy người 
cha hiện về tạ ơn, nói rằng: “Nhờ có con xuất gia, liễu 
ngộ tâm tánh, nên ta đã được sinh về cõi trời, nay đến 
đây để báo cho con được biết.”

Lời bàn

Trong kinh Hiền ngu nhân duyên (賢愚因緣經)2 
có dạy rằng: “Ví như có một thầy thuốc giỏi, chữa 

1 Trích từ sách Truy môn sùng hành lục - 緇門崇行錄. (Chú giải của 
soạn giả)

2 Chúng tôi không tìm thấy đoạn này trong kinh Hiền ngu (賢愚經), thuộc 
Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 4, kinh số 202, do nhóm của ngài 
Huệ Giác dịch sang Hán ngữ vào đời Bắc Ngụy. Tuy nhiên, nguyên 
văn đoạn này lại được tìm thấy trong sách Pháp Uyển Châu Lâm (法苑
珠林), thuộc tập 53, kinh số 2122 trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh 
(tổng cộng 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. Đoạn 
trích này bắt đầu từ dòng thứ 18, trang 448, tờ a, quyển 22, với câu mở 
đầu là “Hựu Hiền ngu kinh vân” (又賢愚經云 - Trong Kinh Hiền ngu lại 
có nói rằng). Như vậy, tiên sinh An Sĩ đã trích lại từ sách Pháp uyển 
châu lâm và do đó mà nguồn dẫn chú cũng bị sai theo.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

262

trị cho 100 người mù đều được sáng mắt. Lại có một 
người đủ thế lực, ra sức cứu thoát cho 100 người khỏi 
tội móc mắt, không bị mù lòa. Tuy rằng cả hai người 
ấy đều được phước báo vô lượng, nhưng vẫn không 
bằng phước báo của người tạo điều kiện cho người 
khác xuất gia hoặc tự mình xuất gia tu tập.”

Như vậy, việc con cái xuất gia tu tập mà cha mẹ nhờ 
phước ấy được sinh cõi trời thật không có gì phải nghi 
ngờ cả. 

TU SÁM PHÁP TÌM ĐƯỢC MẸ

1

Đời nhà Tống có người tên Chu Thọ Xương, là con 
của quan Hình bộ Thị Lang Chu Tốn. Mẹ ông xuất 
thân từ gia tộc thấp hèn. Năm Thọ Xương lên 7 tuổi, 
Chu Tốn đến trấn nhậm vùng Ung châu, sắp đặt cho 
mẹ ông kết hôn với người khác trong dân gian. Đến 
khi ông lớn lên không có mẹ, buồn thương không 
dứt, cuối cùng từ bỏ chức quan để đi tìm mẹ. Tìm 
khắp bốn phương, trải qua nhiều gian khổ mà vẫn 
không gặp được mẹ.

Chu Thọ Xương trích huyết chép một bộ Thủy Sám, 
lại khắc bản in lưu hành khắp nơi, ngày đêm thường trì 
tụng bộ sám ấy không ngừng nghỉ. Sau ông đi đến Đồng 
Châu, bỗng nhiên được gặp lại mẹ. Mẹ con ôm nhau khóc, 
người đi đường ai nấy nhìn thấy đều cảm động. Ông liền 
1 Trích từ sách Mộng khê bút đàm - 夢溪筆談. (Chú giải của soạn giả) 

Sách này do Thẩm Quát biên soạn hoàn tất vào khoảng năm 1088, 
được xem như một bộ từ điển bách khoa đầu tiên của Trung Quốc về 
lĩnh vực khoa học tự nhiên, triết học và khoa học thường thức.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

263

đón mẹ về nhà phụng dưỡng. Không bao lâu sau ông 
lại ra làm quan, nhận chức Tư nông Thiếu khanh. Hàng 
trí thức đương thời rất nhiều người đem chuyện của ông 
viết lại thành truyện để lưu truyền.

Lời bàn

Trích huyết chép sám pháp, lại ngày đêm trì tụng, 
thật chí thành biết bao! Nhờ việc ấy mà mẹ con được 
gặp lại nhau, đó cũng là lẽ đương nhiên. Chu Hy sau 
này khi biên soạn sách Tiểu học có đưa vào sự tích 
Chu Thọ Xương tìm mẹ, nhưng lại lược bỏ mất chi 
tiết này, khiến cho người đọc không thể hiểu được 
nguyên nhân vì sao?

TÍCH ÂM ĐỨC CHO CHA MẸ

1
 

Lâm Thừa Mỹ người ở Phúc Kiến, mồ côi cha từ 
thuở bé, người mẹ ở vậy thủ tiết thờ chồng, vất vả 
nuôi con. Thừa Mỹ lớn khôn ngày đêm buồn khổ 
than khóc, không biết làm cách nào để báo đáp công 
ơn cha mẹ. 

Nhân có một vị thiền sư bảo ông rằng: “Người con 
hiếu thảo nghĩ đến công ơn cha mẹ, buồn khổ khóc lóc 
cũng chỉ vô ích thôi. Phải tìm cách báo đáp mới được.”

Rồi lại dạy rằng: “Làm việc thiện thì cha mẹ được 
lợi lạc, làm việc xấu ác thì cha mẹ phải buồn lo. Kẻ 
làm con muốn báo đáp công ơn cha mẹ, nên tự mình 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên quảng sớ - 感應篇廣疏. (Chú giải của 
soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

264

tránh việc giết hại, cứu vật phóng sinh, rộng tích âm 
đức, như vậy có thể báo đáp được công ơn cha mẹ.”

Thừa Mỹ nghe lời tỉnh ngộ, từ đó phát nguyện 
giới sát phóng sanh, rộng làm nhiều điều phước 
thiện. Sau ông sống thọ đến 96 tuổi, bình sinh trong 
việc khoa bảng cũng từng đỗ đầu ở Phúc Kiến. 

Lời bàn

Ở đời có người khéo biết cách hiếu thuận, lại cũng 
có người không biết cách hiếu thuận. Nếu mình hết 
sức chí thành và có thể làm cho cha mẹ thật sự nhận 
được sự lợi lạc, như vậy gọi là khéo biết cách hiếu 
thuận. Nếu mình cũng hết sức chí thành nhưng không 
thể làm cho cha mẹ thật sự nhận được sự lợi lạc, như 
vậy gọi là không biết cách hiếu thuận. 

Nếu lấy sự buồn đau khóc lóc mà gọi là hiếu thuận, 
thì ví như có khóc đến hai mắt tuôn lệ thành sông, liệu 
có ích lợi gì cho cha mẹ chăng? Nếu lấy việc mặc áo vải 
thô để tang cha mẹ mà gọi là hiếu thuận, thì ví như có 
gom những tang phục bằng vải thô đó thành núi lớn, 
nằm ngồi đều ở trong đó, liệu có ích lợi gì cho cha mẹ 
chăng?

Cho nên, những việc như khóc thương hay để tang 
cha mẹ chỉ là phương cách để người con hiếu biểu lộ 
tình cảm đối với cha mẹ, còn nếu thực sự muốn báo 
đáp công ơn trời biển của cha mẹ, ắt phải dùng theo 
cách thiền sư đã chỉ dạy như trên, chứ không thể dựa 
vào những hình thức thường tình của thế tục. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

265

VỚI ANH EM PHẢI GIỮ LÒNG 
 KÍNH TRỌNG, THƯƠNG YÊU LẪN 

NHAU

Giảng rộng

Anh em trong một nhà, tuy hình hài có khác biệt, 
nhưng nếu xét theo tình thương của cha mẹ thì không 
khác gì nhau. Cho nên, anh em có chuyện bất hòa, 
chia cách, ắt không khỏi làm cho cha mẹ đau buồn, 
khổ tâm. Nếu anh em biết tương trợ giúp đỡ, thương 
yêu lẫn nhau, đó gọi là thuận theo đạo, vốn cũng là 
một yếu tố nằm trong đạo hiếu. Nguyên văn chỉ nói 
“em phải kính anh”, không nói đến “anh phải thương 
yêu em”, ấy chỉ là vì cách nói giản lược, thật ra vẫn 
hàm ý trong đó. 

Anh em tình thân như chân với tay, nhưng xưa 
nay thường bị chia cách, tình nghĩa tổn thương, phần 
nhiều là khi có thêm người vợ. Người phụ nữ hiền 
thục đức hạnh tuy vẫn có, nhưng những người hẹp 
hòi kém đức cũng không phải ít. Những người ấy 
thường chỉ thấy biết việc nhỏ nhen mà không hiểu 
thấu ý nghĩa lớn lao, chỉ biết thu vén điều lợi về mình 
mà không biết đến người khác, do đó mà sự tranh 
chấp, xung đột rất dễ xảy ra. Lại thêm khuynh hướng 
thường gặp ở người đàn ông là rất dễ tin theo lời 
vợ. Anh em dù có trăm tiếng ngàn lời hết sức giải 
bày, thường cũng không bằng một vài lời tỉ tê bên 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

266

tai của vợ. Ấy thế nên có nhiều người tính tình cứng 
rắn nóng nảy, mà trước mặt vợ thì mềm mỏng yếu ớt; 
có nhiều người mạnh mẽ cương cường, mà trước mặt 
vợ thì nhút nhát sợ sệt; có nhiều người hết sức sáng 
suốt khôn ngoan, mà trước mặt vợ thì hóa ra hôn ám 
mê muội; có nhiều người hết sức sang cả tôn quý, mà 
trước mặt vợ bỗng hóa thành người sai vặt; có nhiều 
người hết sức quyết đoán tự tin, nhưng trước mặt 
vợ bỗng trở thành do dự, trù trừ; có nhiều người hết 
sức keo kiệt bủn xỉn, mà trước mặt vợ bỗng trở nên 
hào phóng rộng rãi; có nhiều người hết sức cao ngạo 
bướng bỉnh, mà trước mặt vợ bỗng trở thành ngoan 
ngoãn khuất phục; có nhiều người hết sức công minh 
chính trực, mà trước mặt vợ bỗng trở nên tà vạy, dua 
nịnh. 

Cho nên, có những người dẫu vẫn biết tôn trọng 
việc nước đạo nhà, nhưng không thể hết lòng giữ theo 
trung, hiếu. Ấy là vì trong chốn khuê phòng có kẻ 
ngày đêm tỉ tê to nhỏ những chuyện khác hơn, cứ 
dần dần nghe mãi mà thành bị khuất phục. Thật đáng 
thương thay! Tình anh em trong cõi đời có năm sự 
ô trược1 xấu ác này, biết làm sao để nhà nhà đều có 
được những người con dâu hiền thảo đức hạnh, giúp 
cho anh em đều biết hòa thuận thương yêu đối xử tốt 
đẹp, không oán thù xung đột với nhau. 

1 Cõi đời có năm sự ô trược xấu ác (ngũ trược ác thế): tức thế giới Ta-
bà chúng ta đang sống. Năm sự ô trược đó là: kiếp trược, kiến trược, 
chúng sinh trược, mạng trược và phiền não trược. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

267

Trưng dẫn sự tích

CUNG KÍNH CHUYỂN GIAO TÀI SẢN

1

Đời nhà Minh có người tên Triệu Ngạn Tiêu, sau 
khi cha mẹ mất rồi, cùng với người anh là Triệu Ngạn 
Vân làm ăn sinh sống với nhau đến 12 năm. Sau đó, 
Ngạn Vân thường ăn chơi lười nhác, bỏ phế cơ nghiệp, 
Ngạn Tiêu liền xin với anh phân chia gia sản để mỗi 
người tự lập. 

Vừa qua được 5 năm, gia sản của Ngạn Vân đã 
hết sạch. Một hôm, Ngạn Tiêu bày tiệc rượu mời anh 
đến chơi rồi nói: “Em trước đây vốn không có ý muốn 
phân chia gia sản, chỉ vì anh không biết tự kiềm chế 
lo việc làm ăn, nên em vì thương anh mà buộc phải 
phân chia ra để tự mình có thể giữ gìn được phân nửa 
sản nghiệp cha mẹ để lại, dẫu có bề gì cũng còn có thể 
tạm duy trì sự sống cho anh em mình. Nay mời anh 
quay trở lại nhà, xin giao quyền làm chủ gia đình này 
cho anh.” 

Ngạn Vân nói rồi đem chứng từ phân chia gia sản 
ngày trước ra đốt sạch, lấy chìa khóa nhà kho giao hết 
cho anh, lại hỏi tất cả các khoản nợ nần hiện nay của 
anh rồi thay anh thanh toán hết. Ngạn Vân hết sức 
xấu hổ, nhận lời em rồi từ đó nỗ lực hối cải, chí thú 
lo việc làm ăn, không còn ham chơi như ngày trước. 

Năm sau, cả hai cha con Triệu Ngạn Tiêu cùng lúc 
thi đỗ Tiến sĩ. 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên giải - 感應篇解. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

268

Lời bàn

Khi chạm đến vấn đề phân chia tài sản, anh em 
trong một nhà thường rất dễ trở nên chia cách, ly tán. 
Khi còn sống dựa vào cha mẹ, nhờ cậy qua lại mọi 
việc rồi cũng qua; đến lúc thực sự phân chia tài sản 
riêng tư, mới thường nảy sinh chuyện tranh chấp, 
giành giật lẫn nhau. 

Lành thay, sách Công quá cách (功過格) có câu 
rằng: “Phận làm con trong khi nuôi dưỡng cha mẹ, 
hoặc lo việc tang ma, nên nghĩ tưởng rằng cha mẹ chỉ 
sinh ra được mỗi một mình ta; đến lúc phân chia gia 
sản, nên nghĩ tưởng rằng cha mẹ sinh ra anh em đông 
đúc, chẳng riêng gì mình ta.”

Đến như quán xét việc làm của Triệu Ngạn Tiêu, 
nào thấy ông ta có nghĩ tưởng gì đến việc tranh giành 
tài sản đâu? 

TÌNH CẢM CHÍ THÀNH CẢM HÓA ĐƯỢC NGƯỜI

1

Đời nhà Minh, tại Quy An thuộc vùng Chiết 
Giang2 có người tên Nghiêm Phụng, tánh tình hiếu 
thuận, luôn thương yêu đối xử tốt với anh em bằng 
hữu, người đời thường tôn xưng là Khê Đình Tiên 
sinh. Một hôm cùng với người bạn đồng hương là 
Thí Dực đi thuyền dạo chơi. Thí Dực than phiền với 
ông rằng người anh phân chia tài sản cho mình chẳng 
công bằng. Nghiêm Phụng nghe rồi buồn bã nói: “Tôi 
1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)
2 Nay thuộc thành phố Hồ Châu. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

269

có người anh sức khỏe yếu kém, đó là điều làm tôi 
khổ tâm nhất. Giá như anh tôi mà được mạnh mẽ như 
anh của ông, dẫu có đoạt hết ruộng đất tài sản, tôi 
cũng không buồn.” Nói dứt lời, nước mắt tuôn tràn 
không dứt. Thí Dực nghe vậy hết sức cảm động, nhân 
đó trong lòng có chút tỉnh ngộ. 

Nguyên Thí Dực có người anh là Thí Tương Chi. 
Cả hai đều là bậc nhân sĩ trí thức vùng Tri Châu, chỉ 
do việc phân chia tài sản ruộng đất mà anh em hóa ra 
hiềm khích với nhau đã nhiều năm rồi. Kể từ sau lần 
đó, anh em nhà họ Thí quay lại làm hòa, nhường nhịn 
lẫn nhau, suốt đời không một lời nào phân cách nữa. 

Lời bàn

Khê Đình Tiên sinh khi từ quan về quê, có người 
anh rất nghèo khổ lại già yếu, liền đón về nhà mình 
nuôi dưỡng. Mỗi khi có dịp đãi khách tại nhà, đều 
cung kính mời anh ngồi trên, còn bản thân mình cầm 
đũa đứng hầu phía sau anh. Một hôm nhân bước tới 
trước gắp chút thức ăn, anh cho là vô lễ, giận tát vào 
mặt, ông vui vẻ đón chịu, suốt bữa tiệc ấy lại tỏ ra vẻ 
vô cùng hứng khởi, hân hoan. Tan tiệc, ông cung kính 
đưa anh vào phòng nghỉ. Hôm sau, trời chưa sáng 
đã đến bên giường anh đứng chờ vấn an. Chẳng bao 
lâu sau người anh mất. Ông than khóc, chu toàn việc 
tống táng theo đúng lễ nghi. 

Qua việc tiên sinh đối với anh tận tình như thế, có 
thể biết rằng những lời tiên sinh đã nói với Thí Dực 
thảy đều là xuất phát từ nội tâm chân thật.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

270

VỚI BẠN BÈ PHẢI GIỮ LÒNG TIN 
CẬY

Giảng rộng

Cứ y theo ý nghĩa của chữ “bằng hữu” vẫn 
thường dùng, thì một nhóm bạn cùng chơi với ta sẽ 
gọi là “bằng”, nếu chỉ một người bạn thì gọi là “hữu”, 
[cũng có thể xem là tương đương với cách nói “bạn 
bè” trong tiếng thuần Việt.] Tuy nhiên, ở đây không 
cần thiết phải gượng ép phân tích, nói chung hết thảy 
những ai cùng ta chung lý tưởng phụng sự, hoặc cùng 
chung công việc, hoặc cùng chung lớp học v.v... đều 
có thể xem là bạn. 

Nói “giữ lòng tin cậy” cũng hàm nghĩa đối xử với 
nhau tương kính, không có sự khinh khi, chứ không 
chỉ hạn hẹp trong ý nghĩa giữ đúng lời đã hứa. Cho 
nên, lo việc giúp bạn mà không tận tâm hết sức, ấy 
là không giữ lòng tin cậy. Vay mượn của bạn không 
hoàn trả đủ, ấy cũng là không giữ lòng tin cậy. Trước 
mặt bạn ngợi khen xưng tán, lúc vắng mặt thì chê 
bai phỉ báng, ấy là không giữ lòng tin cậy. Gặp lúc 
bạn nguy cấp không cùng chia sẻ giúp đỡ, ấy cũng là 
không giữ lòng tin cậy. Thấy bạn có lỗi lầm sai trái mà 
không chỉ ra để khuyên bạn cải hối, ấy là không giữ 
lòng tin cậy... Tránh được tất cả những điều “không 
tin cậy” như trên, đó chính là giữ được lòng tin cậy 
với bạn bè. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

271

Trưng dẫn sự tích
VƯỢT NGÀN DẶM ĐỂ GIỮ LỜI HỨA

1

Thời Tam quốc,2 nước Ngô có người tên Trác Thứ. 
Nhân lúc từ Kiến Khang3 sắp về Hội Kê,4 đến từ biệt 
Thái phó là Gia Cát Khác. Thái phó hỏi khi nào trở lại, 
Trác Thứ nói đến ngày ấy tháng ấy... ... sẽ trở lại. 

Đúng ngày hẹn, Thái phó bày tiệc đãi khách. Quan 
khách đều đến đủ nhưng vẫn chưa đãi ăn uống, có ý 
muốn đợi Trác Thứ. Mọi người đều nói: “Đường từ Kiến 
Khang đến Hội Kê, đi về cả ngàn dặm, lại thêm sông 
hồ cách trở gian nan, chắc gì ông ấy trở lại kịp?” Bỗng 
nhiên thấy Trác Thứ đột ngột xuất hiện, tất cả mọi người 
trong tiệc đều kinh ngạc. 

Lời bàn

Đây chỉ là một trong các khía cạnh của việc giữ 
lòng tin cậy. Tuy nhiên, vượt đường xa ngàn dặm mà 
không để sai lời đã hẹn, đủ biết người xưa giữ tín như 
thế nào.

GIỮ LỜI HỨA HÓA ĐỘ BẠN

5

Thời Đông Hán, ở Lạc Dương có vị cao tăng là 
An Thế Cao, vốn là thái tử của quốc vương nước An 
1 Trích từ sách Sử lâm - 史林. (Chú giải của soạn giả)
2 Thời Tam quốc: là giai đoạn lãnh thổ Trung Hoa bị phân chia chủ yếu 

bởi 3 phe là Ngô, Thục và Ngụy, kéo dài trong khoảng từ năm 220 đến 
năm 263. 

3 Nay là Nam Kinh. 
4 Nay là vùng Thiệu Hưng thuộc tỉnh Chiết Giang. 
5 Trích từ sách Lương Cao tăng truyện - 梁高僧傳. (Chú giải của soạn 

giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

272

Tức,1 từ thuở nhỏ đã nổi tiếng là người chí hiếu. Ngài 
thông minh trí tuệ hơn người, đọc hiểu thấu suốt sách 
vở trong thiên hạ, thông thiên văn, hiểu rành y học, 
có khả năng thông hiểu được ý nghĩa trong âm thanh 
của các loài chim thú... 

Ngài An Thế Cao tự kể lại rằng, trong đời trước 
ngài cũng xuất gia học đạo, có người bạn đồng tu tính 
tình nóng nảy sân hận, can ngăn nhiều lần nhưng 
không thay đổi. Ngài có lời hứa đến đời này sẽ hóa 
độ cho người ấy. 

Khoảng cuối đời Hán Linh Đế, ngài quyết định 
đến Giang Nam hoằng hóa, cũng là để hóa độ cho 
người bạn đời trước. Ngài đi đến một cái miếu ở hồ 
Cung Đình, nổi tiếng rất linh thiêng, khách buôn vãng 
lai đến đó cầu khấn đều có thể biết trước được hướng 
gió thuận hay nghịch, vì thế nên người cầu đảo cúng 
tế ở đây không lúc nào ngớt. Khi ngài An Thế Cao 
còn chưa đến, người giữ miếu nghe tiếng thần giữa 
hư không bảo rằng: “Trên thuyền sắp đến kia có một 
vị cao tăng, nên thỉnh vào miếu.”

Người giữ miếu theo lời mách bảo của thần, đón 
thuyền mời ngài An Thế Cao vào miếu. Cùng đi trên 
thuyền có hơn 30 người cũng đều đi theo. Khi vào 
miếu liền nghe tiếng thần nói rằng: “Tôi ngày trước 
ở đất nước khác, cùng với thầy học đạo, nay tôi làm 
thần ở miếu này. Trong phạm vi ngàn dặm quanh 
đây đều do tôi cai quản. Nhờ đời trước tu hạnh bố 

1 Ngày nay chính là nước Iran. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

273

thí nên đời này được hưởng phước rất lớn, nhưng do 
tâm nhiều sân hận nên phải đọa trong cảnh giới quỷ 
thần. Mạng tôi nay sắp dứt, chỉ còn trong sớm tối. Do 
những người vì tôi cúng tế cầu đảo thường giết hại 
sinh linh rất nhiều nên tôi sợ rằng sau khi chết không 
khỏi đọa vào địa ngục, xin thầy từ bi cứu độ. Tôi có 
được ngàn cây vải lụa cùng nhiều đồ vật quý báu ở 
đây, xin thầy vì tôi dùng những thứ ấy lo việc phụng 
sự Phật pháp.”

Ngài An Thế Cao bảo thần hiện thân gặp mặt, 
thần nói: “Thân hình tôi cực kỳ xấu xí, nếu hiện ra 
nhất định sẽ làm hại mọi người ở đây vì kinh sợ.”

Ngài Thế Cao nói: “Không sao, mọi người đã biết, 
sẽ không lấy làm sợ hãi đâu.”

Thần liền từ phía sau điện thờ hiện thân, đưa 
phần đầu ra, thật là một con mãng xà cực lớn, không 
biết được phần thân với đuôi dài đến mức nào. Mãng 
xà bò đến sát bên gối của ngài An Thế Cao. Ngài 
hướng về phía mãng xà tụng chú nhiều lần, rồi dặn 
dò dạy bảo nhiều điều. Mãng xà lắng nghe rồi rơi lệ 
như mưa, thân hình sau đó dần dần biến mất. 

Ngài An Thế Cao nhận lấy vải lụa và những vật 
quý của thần miếu đã gửi gắm rồi từ biệt ra đi, mang 
những thứ ấy vì thần miếu mà xây dựng ngôi chùa 
Đông Tự, hồi hướng phước báo cho thần miếu trong 
cảnh giới tái sinh. 

Chẳng bao lâu sau, ngày nọ bỗng thấy có một thiếu 
niên đến quỳ gối lễ tạ trước mặt ngài Thế Cao, sau đó 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

274

biến mất. Ngài Thế Cao bảo người chung quanh rằng: 
“Đó là thần miếu hôm trước, nay đã thoát được hình 
thể xấu xí rồi.”

Sau đó có người nhìn thấy trong một cái đầm 
rộng lớn nổi lên xác con mãng xà cực lớn, thân dài 
nhiều dặm. Chỗ ấy nay chính là Xà thôn thuộc quận 
Tầm Dương.1

Lời bàn
Những quỷ thần trên cạn dưới nước, nói chung nếu 

thọ hưởng những vật thực do người đời sát hại sinh linh 
mà dâng cúng, đều không khỏi đọa vào địa ngục. Người 
thế tục không biết điều này, mỗi khi gặp phải tật bệnh 
liền bói toán cầu thần, buông thả làm việc giết hại sinh 
linh, càng gây hại thêm cho người bệnh, khiến tội nghiệt 
chất chồng tội nghiệt, từ khổ càng thêm khổ. Hạng quỷ 
thần này chính thật chỉ là những quỷ quái yêu tinh, nếu 
nhờ đến bọn họ ban phước, bảo vệ hay giúp tăng thêm 
tuổi thọ, rốt cùng đều là chuyện không thể được. 

Vào khoảng trước đời Đường, Đông Nhạc Thánh 
Đế cũng từng vô tình thọ hưởng tế vật sát sinh, liền 
phải gấp rút khẩn cầu thiền sư Nguyên Khuê truyền 
giới,2 huống chi là vị thần miếu này. 

Chuyện này cũng chỉ nói lên một khía cạnh của 
việc giữ lòng tin cậy, nhưng có thể giữ được lời hứa từ 

1 Ngày nay là quận Cửu Giang, thuộc vùng Giang Tây. 
2 Chuyện này có chép trong Đường Cao tăng truyện - 唐高僧傳. (Chú 

giải của soạn giả) Tuy nhiên, thật ra câu chuyện này nằm trong Cảnh 
Đức Truyền Đăng Lục (景德傳燈錄), được xếp vào Đại Chánh tạng, 
thuộc Tập 51, kinh số 2076, tổng cộng 30 quyển. Nội dung trích dẫn 
này thuộc quyển 4, trang 233, tờ b, bắt đầu từ dòng thứ 7.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

275

kiếp trước, đủ thấy các vị cao tăng thời xưa xem trọng 
việc giữ chữ tín đến như thế nào. 

HOẶC PHỤNG CHÂN TRIỀU ĐẨU

Giảng rộng

Chân, là nói đến các bậc thiên tiên; đẩu, là danh 
xưng tinh tú. Ấy là những vị thường ghi chép việc 
thiện ác, theo dõi số mạng sống chết của con người, 
sao có thể không cung kính phụng thờ lễ bái? Nếu 
như muốn truy tìm đến tận chỗ ban sơ, ắt các vị thiên 
tiên là trước, tinh tú phải đặt sau. Vì thuở ban đầu thế 
giới hình thành chưa có các vị tinh tú, Phạm thiên Đế 
Thích nhân theo lời cầu thỉnh của Lư Thần Đại tiên 
nên sau đó mới tạo lập 28 vị tinh tú ở 4 cửa trời đông, 
tây, nam, bắc. Đẩu là tinh tú thứ năm ở cửa tây, thuộc 
sao Đẩu, nên dùng các loại lúa gạo, hương hoa, mật 
ong... mà cúng tế mới thích hợp. 

Kinh Lâu Thán Chánh Pháp (樓炭正法經)1 có nói 
rằng: “Tinh tú lớn thì chu vi bảy trăm dặm, tinh tú 
hạng vừa thì chu vi bốn trăm tám mươi dặm, tinh tú 
nhỏ thì chu vi một trăm hai mươi dặm, bên trong đều 
có các vị thiên nhân cư trú.” Người thế gian gọi là sao 
rơi, thật ra chỉ là những tảng thiên thạch lớn, chẳng 

1 Hiện được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh với tên Đại Lâu 
Thán Kinh (大樓炭經), thuộc tập 1, kinh số 23, tổng cộng 6 quyển, do 
các ngài Pháp Lập và Pháp Cự dịch sang Hán ngữ vào đời Tây Tấn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

276

phải tinh tú; thậm chí có người còn vẽ ra hình tượng 
bảy con lợn bên dưới tượng đẩu mẫu, như thế thật là 
vô cùng bất kính. 

Các vị chân nhân, đẩu mẫu, đều là những người 
đời trước kính tin Tam bảo, tu theo Mười điều lành,1 
nên ngày nay mới được hưởng phước cõi trời, có khả 
năng bay lượn tự do giữa không trung, sống trong 
cung điện tốt đẹp của cõi trời, chiếu soi xuống chốn 
nhân gian. Cho nên, những người ngày nay tin theo 
Đạo giáo mà quay lại phỉ báng Phật pháp thì làm sao 
có thể phụng chân triều đẩu? 

Đời Hán, Ngụy trở về trước, người ta thường tôn 
xưng đức Phật là Thiên Tôn, gọi các vị tăng là đạo sĩ, 
còn những đạo sĩ của Đạo gia chỉ gọi là tế tửu, tức 
là người giữ lễ dâng rượu cúng mà thôi. Kể từ Khấu 
Khiêm đời Bắc Ngụy trở về sau, Đạo giáo mới tiếm 
xưng các danh hiệu Thiên Tôn và đạo sĩ, nên từ đó 
không còn xưng Phật là Thiên Tôn, mà các vị tăng 
cũng gọi là tỳ-kheo, không gọi là đạo sĩ nữa. Riêng 
danh xưng “tế tửu” trước dùng để gọi đạo sĩ, sau đi 
vào thế tục mà đổi lại là “đại tư thành”. 

1 	Mười điều lành (Thập thiện), tức trái ngược với Mười điều ác (Thập 
ác, bao gồm: 1. Giới sát phóng sanh, 2. Bố thí, không trộm cắp, 3. 
Giữ phạm hạnh thanh tịnh, không tà dâm, 4. Nói lời chân thật, không 
dối trá, 5. Nói lời mang lại lợi lạc, không nói lời trau chuốt, vô nghĩa, 
6. Nói lời hòa giải, không gây chia rẽ, ly tán, 7. Nói lời hiền thiện, ôn 
hòa, không nói lời hung dữ, độc ác, 8. Không khởi tâm tham dục, 9. 
Không khởi tâm sân hận, 10. Không khởi tâm si mê, tà kiến. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

277

Trưng dẫn sự tích
BẢY VỊ TINH QUÂN CỨU LỬA

1

Vào đời nhà Minh, ở Hề Phố, Thường Thục thuộc 
vùng Giang Tô có họ Tiền, người trong họ cùng sống 
với nhau trong một vùng riêng biệt. Có một gia đình 
4 người, mẹ chồng với nàng dâu đều góa bụa, thường 
ngày kính phụng Đẩu quân. Vào năm Bính Dần niên 
hiệu Chánh Đức,2 nhà kế bên rủi ro phát hỏa, đám 
cháy kéo dài đến 3 ngày đêm. Trong lúc ấy bỗng mơ 
hồ nhìn thấy có 7 người mặc áo đỏ, đứng phía trước 
mái nhà phất ống tay áo, ngọn lửa theo đó bỗng tắt, 
chung quanh bốn phía nhà đều hóa thành tro lạnh. 

Lời bàn

Kinh Diệu pháp liên hoa, phẩm Phổ môn3 dạy 
rằng: “Dù có vào trong lửa dữ, lửa cũng không thiêu 
đốt được.”4 Cứ theo sự việc trên mà xét thì câu kinh này 
thật rất đáng tin. 

KÍNH LỄ ĐẨU MẪU THOÁT NẠN TRỘM CƯỚP

5
 

Vào đời nhà Thanh, ở huyện Cú Dung thuộc tỉnh 
Giang Tô có người tên Nghiêm Cận Sơn. Năm Khang 
1 Trích từ sách Khuyến trừng tập - 勸懲集. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1506. 
3 Kinh Diệu Pháp Liên Hoa (妙法蓮華經), được xếp vào Đại Chánh tân 

tu Đại tạng kinh, thuộc tập 9, kinh số 262, tổng cộng 7 quyển, do ngài 
Cưu-ma-la-thập dịch sang Hán ngữ. Phẩm Phổ môn là phẩm thứ 25 
trong kinh, bắt đầu từ dòng thứ 7, trang 198, tờ b, quyển thứ 7.

4 Kinh văn: 設入大火, 火不能燒。 - Thiết nhập đại hỏa, hỏa bất năng 
thiêu. 

5 Trích từ sách Lăng tử chánh thuật - 淩子正述. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

278

Hy thứ nhất,1 Cận Sơn đi đến các quận Kinh Châu, 
Tương Dương thuộc Hồ Bắc, gặp một vị đạo nhân 
dạy nên kính lễ Đẩu mẫu. Cận Sơn tin tưởng làm theo 
trong suốt 3 năm. 

Một hôm, Nghiêm Cận Sơn đang đi thuyền dọc 
theo ven sông, bỗng trời kéo mây đen tối sầm, lại gặp 
phải thuyền bọn giặc cướp. Cận Sơn sợ hãi quá liền 
chí thành niệm Đẩu mẫu tâm chú. Chẳng bao lâu, 
bỗng thấy như có một đám mây đen kịt trùm xuống 
bao bọc lấy thuyền của ông. Lần ấy Nghiêm Cận Sơn 
được an toàn vô sự, mà tất cả các thuyền cùng đi đều 
bị bọn cướp làm hại. 

Lời bàn

Có người cho rằng Đẩu mẫu chính là đức Bồ Tát 
Quán Âm, như vậy là không đúng. Bồ Tát tuy tùy 
theo chủng loại chúng sinh mà hóa thân cứu độ, 
nhưng thông thường đều ẩn tàng kín đáo chứ không 
lộ liễu. Nếu cho đó là Bồ Tát Quán Thế Âm mà lại 
xếp vào vai vế thấp hơn Ngọc đế, quả thật là vô cùng 
điên đảo. Lại có người cho rằng Đẩu mẫu chính là 
chư thiên cõi trời Ma-lợi-chi,2 chẳng thể biết được là 
có đúng hay không?

1 Tức là năm 1662. 
2 Ma-lợi-chi thiên (摩利支天), Phạn ngữ là Marīci-deva, Hán dịch là Uy 

Quang thiên hay Dương Diệm thiên, được tin là một vị trời thường cứu 
hộ nhân gian, có được nhắc đến trong kinh Ma-lợi-chi Bồ Tát Đà-la-ni 
(摩利支菩薩陀羅尼經). 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

279

Phụ đính trích dẫn 

Nguồn gốc kinh sách của Đạo giáo

Đạo giáo vốn thật không có kinh sách đủ gọi là 
“tạng”, duy nhất chỉ có một quyển Đạo Đức kinh (道
德經) gồm 5.000 chữ của Lão tử là xác thật mà thôi. 
Khi khảo cứu sách Nguyên đô mục lục (元都目錄), tôi 
thấy hết thảy đều do người đời sau giả tạo, mượn từ 
nội dung của sách Nghệ văn chí (藝文志) rồi thêm vào 
các chú giải, thành ra 884 quyển, gọi đó là tạng kinh 
sách của Đạo giáo. 

Lại như việc tuyển chọn sai lầm các sách của Đạo 
giáo qua các triều đại thật khó nói ra cho hết. Nay chỉ 
xin lược cử một số trường hợp, như vào đời Tiền Hán 
có Vương Mậu làm ra sách Động nguyên kinh (洞元
經); đời Hậu Hán có Trương Lăng làm ra sách Linh 
bảo kinh (靈寶經) cùng với các nghi lễ cúng tế, cả thảy 
40 quyển. Thời Tam quốc, nước Ngô có Cát Hiếu Tiên 
làm ra sách Thượng thanh kinh (上清經). Đời Tấn có 
đạo sĩ là Vương Phù làm ra sách Tam hoàng kinh (三
皇經), đạo sĩ nước Tề là Trần Hiển Minh làm ra sách 
Lục thập tứ chân bộ hư phẩm kinh (六十四真步虛品經). 
Đời nhà Lương có Đào Hoành Cảnh làm ra sách Thái 
thanh kinh (太清經). 

Vào đời Vũ Đế thời Bắc Chu lại có đạo sĩ ở Hoa 
Châu là Trương Tân vâng chiếu nhận chức thứ sử 
Hoa Châu, đạo sĩ ở Trường An là Trương Tử Thuận 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

280

được tuyển làm chức Khai phủ, quận Phù Phong có 
Mã Dặc đỗ Tiến sĩ, Ung châu có quan Biệt giá là Lý 
Thông, cả thảy 4 người này vào niên hiệu Thiên Hòa 
thứ 51 họp lại tại chùa Thủ Chân ở Cố thành, cùng 
sao chép tuyển soạn từ kinh điển nhà Phật mà làm 
thành những kinh giả của Đạo giáo gồm đến hơn 
ngàn quyển.2 

Đời nhà Tùy, năm cuối niên hiệu Đại Nghiệp,3 có 
đạo sĩ Ngũ Thông Quán là Phụ Huệ Tường sửa đổi kinh 
Niết-bàn (涅槃經) thành Trường An kinh (長安經). Quan 
Thượng thư là Vệ Văn Thăng tâu việc này lên triều đình, 
vua lập tức hạ lệnh bắt giải đến bên ngoài Kim quang 
môn chém đầu răn chúng. 

Vào năm đầu niên hiệu Lân Đức,4 đạo sĩ Tây Kinh 
là Quách Hành Chân, đạo sĩ Đông Minh Quán là Lý 
Vinh, đạo sĩ Hội Thánh Quán là Điền Nhân Huệ, lại 
cùng nhau mang những ngụy kinh từ trước ra thêm 
thắt sửa chữa, lấy thêm nội dung từ kinh điển của 
Phật giáo mà tráo đổi đưa vào, từ đó trong Đạo giáo 
mới có thêm các danh từ như tam giới (ba cõi), lục đạo 
(sáu đường), ngũ ấm (năm ấm), thập nhị nhập (mười hai 
nhập), thập bát giới (mười tám giới), tam thập thất trợ đạo 
phẩm (ba mươi bảy phẩm trợ đạo) cùng với các danh 
xưng như đại tiểu pháp môn, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di...

1 Tức là năm 570. 
2 Việc trang trí trình bày số kinh giả này do một người ở huyện Vạn Niên 

tên là Tác Hiệu (索皎) thực hiện. (Chú giải của soạn giả) 
3 Tức là năm 618. 
4 Tức là năm 664. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

281

Đây quả thật đúng như lời Khổng tử nói: “Chư 
hầu tế lễ nên hướng đến thiên tử nghiêm trang kính 
cẩn, sao lại nhận lấy nơi tế tự của hàng quan tước Tam 
công mà cho đó là tôn kính nhất?” Xét cho cùng, chỗ 
thâm trọng nhất của Đạo gia bất quá cũng chỉ đến cõi 
trời, cõi tiên là hết, sao có thể đạt được đến như pháp 
môn tu hành của hàng Bồ Tát?

Trích dẫn kinh sách Đạo gia 

Pháp luân kinh của Đạo giáo nói: “Đức Thiên Tôn 
ban sắc dạy hàng đạo sĩ rằng: Nếu thấy hình tượng 
Phật, khởi tâm vô lượng, nên nguyện cho hết thảy 
chúng sinh cùng thể nhập pháp môn.”

Kinh Thái thượng thanh tĩnh nói: “Nếu thấy bậc 
sa-môn, nên nguyện cho tất cả chúng sinh thấu rõ 
được pháp môn giáo hóa, cùng đắc đạo như Phật.”

Kinh Lão tử thăng nguyên nói: “Đạo sĩ thiết lễ 
cúng thanh tịnh, nếu có các vị tỳ-kheo hoặc tỳ-kheo 
ni đến, phải mời lên tòa cao ngồi.”

Sách Phù tử nói rằng: “Bậc thầy của Lão tử chính 
là đức Thích-ca Văn Phật.”

Kinh Linh bảo tiêu ma an chí nói: “Đạo lấy sự 
thanh tịnh trai giới làm đầu, chuyên cần thực hiện ắt 
sẽ thành Phật.”1

1 Kinh này trước đây chép rằng: 勤行當作佛 - cần hành đương tác Phật, 
về sau thấy sửa lại là: 勤行登金闕 - cần hành đăng kim khuyết (chuyên 
cần thực hiện được lên đài vàng). 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

282

Kinh Thượng phẩm đại giới nói rằng: “Cúng 
dường nơi tháp miếu của Phật, được phước báo gấp 
ngàn lần. Cúng dường các vị sa-môn, được phước báo 
gấp trăm lần.”

Kinh Lão tử đại quyền Bồ Tát nói rằng: “Lão tử chính 
là Bồ Tát Ca-diếp, đến giáo hóa nơi đất Trung Hoa.”

Lời bàn

Thời xưa Đạo giáo cúng tế thường dùng thịt nai 
khô, rượu trắng, nay đã thay đổi dùng táo khô với 
nước thơm. 

HOẶC THỜ PHẬT HỌC KINH,  
THƯỜNG NHỚ NGHĨ LÀM THEO 

 LỜI PHẬT DẠY

Giảng rộng

Danh xưng Phật mang ý nghĩa giác ngộ. Tự mình 
đã giác ngộ rồi, lại giáo hóa người khác giúp cho cũng 
được giác ngộ, đạt đến chỗ giác ngộ và giáo hóa đều 
rốt ráo viên mãn thì được tôn xưng là Phật. Vì trong 
tự tâm mỗi người đều sẵn có phẩm tính giác ngộ, nên 
đều sẵn có tánh Phật. 

Nếu nói rằng những tượng đất tượng gỗ mà người 
đang lễ bái kia là Phật, ắt đó chỉ là Phật của hạng 
phàm nhân ngu muội. Nếu nói thánh thần ban phước 
giáng họa là Phật, thì đó chỉ là Phật của một số nhà 
Nho thời Đường, Tống. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

283

Hạng phàm nhân ngu muội suốt ngày nói đến 
Phật, nhưng thật ra Phật chưa từng được cung kính; 
các nhà Nho thời Đường Tống suốt ngày báng bổ 
Phật, nhưng thật ra Phật chưa từng bị hủy báng; ấy 
là vì những hạng người như thế đều không hề biết 
rằng trong tự thân mình thật sự có Phật. 

Phật là bậc thầy lớn của Ba cõi, tất nhiên hết thảy 
hàng chư thiên, thần tiên, Phạm vương, Đế Thích, 
đều phải cung kính lễ bái, huống chi là hạng phàm 
phu đang chìm đắm trong vòng trói buộc? 

Kính lễ một vị Phật, nên quán tưởng như đang 
kính lễ vô số Phật; kính lễ đức Phật trong hiện tại, nên 
quán tưởng như đang lễ bái chư Phật quá khứ cùng 
chư Phật trong đời vị lai; ví như đối trước chư Phật 
ba đời trong khắp mười phương nhiều như số hạt bụi 
nhỏ, đều nguyện đem thân mình cúng dường đến hết 
thảy các vị, được như thế mới có thể gọi là khéo tu 
pháp lễ kính Phật. 

Kinh điển của chư Phật so với các sách khuyến 
thiện của thế gian có chỗ không giống nhau. Thế gian 
chỉ biết mưu cầu lợi lạc cho bản thân, gia đình mình; 
kinh Phật lại nhắm thẳng đến việc cứu độ, khai mở trí 
tuệ cho hết thảy chúng sinh. Thế gian chỉ có khả năng 
luận bàn việc trong hiện tại, kinh Phật lại nhắm thẳng 
đến những phước báo lợi lạc cho nhiều đời nhiều kiếp. 
Thế gian này nếu không có kinh điển của chư Phật, 
ắt là khắp hai cõi trời người, thiên hạ đều phải chìm 
trong đêm dài tăm tối. Cho nên, kinh Thắng Thiên 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

284

Vương dạy rằng: “Nếu như có bậc thầy thuyết giảng 
Phật pháp đi qua nơi nào, hàng thiện nam tín nữ nên 
phát nguyện đem thân xác mình trải lót trên đường 
đi, không để chút bụi bặm nào bay lên làm bẩn chân 
Pháp sư.”1 Chí thành cúng dường đến mức như vậy 
cũng chưa đủ gọi là nhiều. 

Tụng đọc kinh Phật, nghĩ nhớ và thấu hiểu ý nghĩa 
sâu xa, lại có thể y theo lời dạy trong kinh mà thực 
hành tu tập, đó là cao quý nhất. Nếu như không hiểu 
được ý nghĩa sâu xa, chỉ giữ lòng cung kính ngưỡng 
mộ, cũng được hưởng vô lượng phước báo. Giống 
như đứa trẻ ngây thơ dùng thuốc, tuy chưa hiểu gì về 
phương thuốc ấy, nhưng vẫn có thể trị được bệnh tật. 

Phụ đính về sự sâu xa uyên áo của Phật 
pháp 
NGÀI A-NAN KẾT TẬP KINH ĐIỂN

2

Sau khi đức Phật nhập Niết-bàn, vì muốn kết tập 
lại tất cả những lời thuyết giảng của Phật trong 49 
năm, nên hai cõi trời, người cùng nhau hội tập. Ngài 

1 Tên gọi đầy đủ của kinh này trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh là 
Thắng Thiên Vương Bát Nhã Ba La Mật Kinh (勝天王般若波羅蜜經), 
được xếp vào tập 8, kinh số 231, tổng cộng 7 quyển, do ngài Nguyệt-
bà-thủ-na dịch sang Hán ngữ. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 5, 
trang 725, tờ c của quyển thứ 7.

2Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả) 
Sách này thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, kinh số 2122, 
tổng cộng 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. Đoạn 
này lược thuật dựa theo sách, không phải trích nguyên văn. Xem phần 
nội dung này tại quyển 12, bắt đầu từ dòng thứ 15, trang 376, tờ a, 
phần Thất bách kết tập bộ - đệ tứ. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

285

A-nan lên tòa cao ngồi, thân đắp y của Như Lai, Đại 
Phạm Thiên vương cầm lọng làm bằng bảy món báu 
theo hầu che bên trên. Thiên Đế Thích dâng lên bàn 
bảy báu, bày trước mặt ngài A-nan. Vua La-hầu của 
loài a-tu-la hai tay bưng lò hương bảy báu đến trước 
ngài A-nan. Thiên vương cõi trời Tha hóa tự tại cũng 
dâng lên bảy món báu, số lượng rất nhiều. Ma vương 
Ba-tuần cầm cây phất trần bằng bảy báu dâng cho 
ngài A-nan, sau đó cùng với Đế Thích đứng hầu hai 
bên tả hữu. Bốn vị Đại thiên vương đứng hầu quanh 
bốn chân tòa báu. 

Sau khi kết tập kinh điển thành tựu, vua A-xà-thế 
sao chép được 5 bản, Phạm vương sao chép 3 bản, Đế 
Thích sao chép 7 bản, Long vương Bà-kiệt-la sao chép 
được 80.000 bản, tất cả đều dùng vàng bạc, bảy báu 
in ấn lưu truyền. 

Lời bàn

Đức Phật dạy rằng: “Ở châu Diêm-phù này, chỉ có 
32 nước1 chúng sinh đủ căn lành lớn, có khả năng lưu 
hành giáo pháp do Phật truyền lại. Châu Phất-bà-đề 
phương đông có 260 nước, châu Cù-da-ni phương tây 
có 130 nước, chúng sinh ở đó cũng có khả năng thực 
hành theo giáo pháp do Phật truyền lại. Còn hết thảy 
chúng sinh ở những nơi khác đều bạc phước,2 không 
đủ sức để nghe và nhận lãnh Phật pháp.” 

1 Tổng cộng trong cõi Diêm-phù-đề có 16 nước lớn, 500 nước trung bình 
và 100.000 nước nhỏ. (Chú giải của soạn giả)

2 Chỉ chúng sinh ở châu Câu-lô ở phương bắc, (Chú giải của soạn giả) 
và một số nước khác còn lại thuộc các châu đã kể. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

286

KINH PHẬT ĐẾN TRUNG HOA

1

Triều Đông Hán, Minh Đế sai nhóm các ông Thái 
Âm, Tần Cảnh, Vương Tuân... cả thảy 18 người, sang 
nước Thiên Trúc,2 khi trở về cung thỉnh được các vị tăng 
người Thiên Trúc là Ma Đằng, Trúc Pháp Lan, cùng với 
nhiều tranh tượng Phật và Kinh điển.

Hán Minh Đế hỏi: “Đấng Pháp vương ra đời, vì 
sao giáo pháp không đến xứ này?” Ngài Ma Đằng 
đáp: “Nước Thiên Trúc nằm giữa cõi Đại thiên thế giới, 
nên chư Phật ra đời đều chọn nơi ấy. Ngoài ra những 
nơi khác xa xôi thiên lệch nên Phật không ra đời. Tuy 
nhiên, sau khi Phật nhập diệt trăm, ngàn năm, sẽ có các 
vị thánh nhân truyền giáo pháp đến để hóa độ chúng 
sinh.” Bấy giờ, Hán Minh Đế hết sức vui mừng. 

Vào sáng sớm ngày mồng một tháng giêng niên 
hiệu Vĩnh Bình năm thứ 14,3 có một nhóm các đạo sĩ 
từ năm ngọn núi lớn4 như Chử Thiện Tín v.v... gồm 
690 người, dâng biểu lên hoàng đế xin được cùng các 
vị tăng sĩ Thiên Trúc tranh tài biện luận để phân biệt 
những điểm đúng sai tốt xấu của Phật giáo và Đạo 
giáo. Hán Minh Đế sai quan Thượng thư lệnh là Tống 
Tường vào ngày rằm tháng giêng năm ấy mở đại hội 
nơi cửa phía nam chùa Bạch Mã. 

1 Trích từ sách Pháp bản nội truyền - 法本內傳 đời Hán. (Chú giải của 
soạn giả)

2 Tức tên gọi người Trung Hoa xưa dùng để gọi Ấn Độ. 
3 Tức là năm 71 theo Tây lịch. 
4 Tức Ngũ nhạc danh sơn của Trung Hoa, bao gồm 5 ngọn núi lớn là: 

Hoa sơn, Thái sơn, Tung sơn, Hằng sơn và Hành sơn. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

287

Các đạo sĩ thiết lập 3 đàn tràng, mang kinh sách 
Đạo giáo gồm 369 quyển đặt lên đàn tràng phía tây, 
mang các sách được biên soạn bởi 27 vị danh gia đạo 
sĩ gồm 235 quyển đặt ở đàn tràng trung tâm, bày biện 
phẩm vật cúng tế trăm vị thần ở đàn tràng phía đông. 

Hán Minh Đế cho lập hành cung,1 đích thân ngự 
tại phía tây chùa Bạch Mã, tôn trí xá-lợi Phật cùng với 
Kinh điển Phật giáo tại đây. 

Các đạo sĩ cho dùng cỏ khô, lau sậy chất kín 
quanh đàn tràng có bày kinh sách của họ, rồi đứng 
trước kinh sách khóc tế rằng: “Hoàng đế hiện nay tin 
theo tà giáo, thế đạo suy vi sắp mất. Nay chúng tôi 
xin đặt kinh sách Đạo gia tại đàn tràng này, dùng sức 
lửa để chứng minh thật giả.” Khấn vái như vậy rồi 
liền nổi lửa đốt kinh sách. Kết quả tất cả đều cháy rụi 
thành tro, dù cả bọn thi nhau niệm chú nhưng chẳng 
thấy hiệu nghiệm gì. Các đạo sĩ đều hốt hoảng nhìn 
nhau tái mặt. Quan Thái phó là Trương Diễn liền nói 
với bọn họ: “Chú thuật của các ông hoàn toàn không 
linh nghiệm, nay các ông nên xuống tóc xuất gia theo 
Phật.” Nhóm đạo sĩ Chử Thiện Tín v.v... xấu hổ quá 
đành lặng thinh không đối đáp gì được. 

Lúc bấy giờ, xá-lợi Phật bỗng nhiên tỏa hào quang 
năm sắc, phóng chiếu lên không trung hình thành một 
quầng sáng như cái lọng, che khuất ánh mặt trời, chiếu 
ánh sáng năm sắc từ đó xuống trùm khắp mọi người 
trong đại hội, thật là việc xưa nay chưa từng có. Thiền 

1 Hành cung: cung điện tạm thời để đức vua cư ngụ khi không ở trong 
cung điện chính.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

288

sư Ma Đằng khi ấy hóa thân bay lên không trung, hiện 
các phép thần biến tự tại. Pháp sư Trúc Pháp Lan lên tòa 
thuyết pháp, giảng dạy những điều mà đại chúng từ 
trước đến nay chưa từng được nghe. 

Khi ấy có Âm Phu nhân ở hậu cung, quan Tư 
không Lưu Tuấn, nhóm các ông đạo sĩ Lữ Huệ Thông 
v.v... cộng cả thảy hơn ngàn người, đều xin xuất gia 
tu hành theo đạo Phật. Hán Minh Đế chuẩn thuận tất 
cả. Sau đó vua cho xây mới 10 ngôi chùa, rộng truyền 
Phật pháp.1

Lời bàn

Vào triều Tấn, trong khoảng niên hiệu Kiến An, 
Đinh Đức Thận làm huyện lệnh ở huyện Ngưng Âm, 
có một người phụ nữ ở Bắc Giới bỗng nhiên nói ra 
toàn một thứ ngôn ngữ lạ như tiếng nước ngoài, người 
đến xem vây quanh đông như họp chợ. Sau đó người 
này lại yêu cầu mang giấy bút đến, rồi viết lên giấy 
cũng bằng loại chữ viết lạ, thoắt chốc đã viết được 5 
trang giấy. Đưa cho mọi người đọc, nhưng không ai 
đọc hiểu được gì. Có một đứa trẻ khi ấy đang tình 
cờ đứng gần, người phụ nữ bỗng chỉ tay vào đứa 
trẻ mà nói: “Đứa trẻ này có thể đọc hiểu.” Liền đưa 
mấy trang giấy cho đứa bé, nó vừa xem bỗng đọc lên 
thành tiếng nước ngoài. Những người chung quanh 
thấy vậy ai nấy đều kinh ngạc. 

Đinh Đức Thận liền sai người thu lấy 5 trang giấy 
ấy, mang đến chùa Hứa Hạ, đưa cho một vị tăng 
1 Cho đến nay tại Lạc Dương vẫn còn lưu lại di tích Phần kinh đài - 燔經

台 (tức phần nền của đàn tràng nơi Đạo gia đốt kinh sách thuở trước). 
(Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

289

người Ấn Độ xem. Vị tăng xem qua kinh ngạc nói: 
“Đây chính là những lời trong kinh Phật. Khi Kinh 
điển truyền đến xứ này, ngẫu nhiên bị mất đi một số 
dòng, tôi đang lo lắng vì đường quá xa e là không thể 
trở về Ấn Độ chép lại những trang kinh bị mất.” Liền 
lưu lại những trang giấy ấy rồi sao chép bổ sung vào 
chỗ bị thiếu mất trong kinh Phật. 

THOÁT KHỎI VÀO THAI LỪA

1
 

Xưa có vị Thiên Đế Thích, khi năm đức tốt mất 
dần2 không còn nơi thân, liền tự biết thọ mạng của 
mình sắp hết, sau khi chết sẽ thác sinh làm con lừa ở 
nhà một người thợ làm đồ gốm, vì thế nên hết sức lo 
buồn. Đế Thích lại suy nghĩ rằng, trong Ba cõi chỉ có 
đức Phật là bậc duy nhất cứu thoát mọi khổ ách cho 
chúng sinh. Nghĩ như vậy rồi, liền tìm đến chỗ đức 
Phật, cúi đầu quỳ lạy sát đất, cung kính đảnh lễ quy y 
Phật, quy y Chánh pháp, quy y thánh chúng Tăng-già. 

Trong lúc quỳ lạy còn chưa đứng dậy thì đột nhiên 
mạng sống chấm dứt, thần thức lập tức nhập vào thai 
lừa. Ngay lúc ấy, con lừa mẹ lại giẫm chân lên làm 
hư hỏng một số đồ gốm chưa nung khiến người chủ 
nổi giận đánh nó rất mạnh, liền bị sẩy thai. Thần thức 
Đế Thích do đó lại rời khỏi thai lừa, quay về nhập 

1 Trích từ kinh Pháp cú dụ - 法句喻經. (Chú giải của soạn giả)
2 Năm đức tốt mất dần, có nghĩa là năm tướng suy của một vị thiên nhân 

bắt đầu hiển lộ. Năm tướng suy ấy là: 1. Quần áo thường dơ bẩn; 2. 
Đầu tóc rối bời, hoa trên đầu tàn tạ; 3. Thân thể hôi hám và nhơ nhớp; 
4. Dưới nách thường ra mồ hôi; 5. Không thấy ưa thích ngai vị, chỗ 
ngồi của mình. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

290

vào thân cũ, trở thành Thiên Đế Thích như trước. Đức 
Phật dạy: “Lành thay, ông có thể ngay trong lúc sắp 
chết biết quy y nương về Tam bảo.” Phật liền vì Đế 
Thích mà thuyết pháp. Nghe xong, Thiên Đế Thích 
chứng quả Tu-đà-hoàn.1

Lời bàn
Kinh Đại Bát Niết-bàn dạy rằng: “Tuy được sinh 

làm Phạm thiên, cho đến sinh vào các cõi trời Phi 
tưởng phi phi tưởng, nhưng đến lúc mạng chung vẫn 
có thể đọa vào ba đường dữ.”2

THOÁT KHỎI VÀO THAI LỢN

3

Tại cung trời Đao-lợi có một vị trời thọ mạng sắp 
hết, năm tướng suy đã hiện, tự biết mình sau khi chết 
sẽ thác sinh vào thai của một con heo nái đang bị ghẻ 
lở, tại nước Câu-di-na-khát. Vị trời này hết sức buồn 
khổ nhưng không biết phải làm gì để thoát khổ nạn. 
Có một vị trời khác liền nói: “Hiện nay đức Phật đang 
ở cung trời này vì mẹ4 thuyết pháp, sao ngài không 
đến cầu Phật cứu độ?”
1 Tu-đà-hoàn là quả vị đầu tiên trong bốn thánh quả: 1. Tu-đà-hoàn, 2. 

Tư-đà-hàm, 3. A-na-hàm, 4. A-la-hán. Vì thế cũng thường gọi là Sơ quả 
(quả vị đầu tiên) hay quả Nhập lưu (bắt đầu nhập vào dòng thánh). 

2 Kinh Đại Bát Niết-bàn, quyển 38, phẩm thứ 26 - Ca-diếp Bồ Tát. Xem 
nguyên bản Hán văn trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 12, kinh 
số 374, các dòng 14, 15, 16, trang 589, tờ b. Xem bản Việt dịch của 
Đoàn Trung Còn và Nguyễn Minh Tiến (NXB Tôn giáo, Hà Nội - 2009), 
Tập 7, trang 180, dòng thứ 24 -30. 

3 Trích từ kinh Chiết phục La-hán - 折伏羅漢經. (Chú giải của soạn giả)
4 Chỉ Hoàng hậu Ma-da, sau khi sinh thái tử Tất-đạt-đa 7 ngày thì mạng 

chung, sinh về cõi trời Đao-lợi. Đức Phật từng hóa hiện lên cung trời 
Đao-lợi thuyết pháp cho bà nghe. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

291

Vị trời sắp chết kia lập tức tìm đến chỗ đức Phật, 
cúi đầu sát đất chí thành kính lễ. Đức Phật liền vì vị 
ấy mà truyền thọ Tam quy. Vị này lại y theo lời Phật 
dạy mà chí thành thực hiện trong 7 ngày. Khi ấy, thọ 
mạng cõi trời đã hết, mạng chung liền tái sinh làm 
con một vị trưởng giả ở nước Duy-da-ly. 

Lời bàn

Những người giàu sang phú quý tột cùng, đến 
lúc lâm chung sắp phải từ bỏ quan tước, tiền tài, báu 
vật, ruộng đất, vợ con... liền thấy đau đớn khó khăn 
như cắt bỏ da thịt trên thân thể. Nỗi khổ ấy thật là vô 
cùng! 

Chư thiên đến lúc thọ mạng sắp dứt cũng khổ 
sở giống như vậy. Kinh Chánh pháp niệm dạy rằng: 
“Nếu trong đời trước một vị trời có tạo nghiệp trộm 
cướp, khi lâm chung liền thấy có các vị thiên nữ hiện 
ra cướp đoạt hết những thứ trang nghiêm quý báu của 
mình, trao cho các vị trời khác. Nếu trong đời trước 
có tạo nghiệp nói dối, các vị thiên nữ liền nghe hiểu 
những lời vị trời ấy nói ra một cách sai lệch, rồi buông 
lời thóa mạ, mắng nhiếc. Nếu đời trước từng nhục mạ 
người trì giới, hoặc tự mình phá giới, uống rượu, khi 
lâm chung liền rơi vào trạng thái mê loạn, đánh mất 
chánh niệm, đọa vào địa ngục. Nếu đời trước có tạo 
nghiệp giết hại chúng sinh, thọ mạng liền ngắn ngủi, 
chẳng mấy chốc đã phải qua đời. Nếu đời trước có tạo 
nghiệp tà dâm, liền thấy các vị thiên nữ đều xa lánh 
mình mà đến với các vị trời khác, cùng họ vui đùa 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

292

thỏa thích. Những điều hiện ra như thế gọi là năm 
tướng suy của chư thiên.”1 

QUYỂN KINH CỨU THOÁT DÂN TRONG MỘT THÀNH

2

Vào triều Tấn, có Lưu Độ là người Liêu Thành, 
Bình Nguyên, thuộc Sơn Đông. Trong làng ấy có đến 
hơn một ngàn gia đình, thảy đều cung kính thờ phụng 
Phật pháp, cúng dường chư tăng ni. Bấy giờ người của 
một bộ tộc từ phương bắc bỏ xứ trốn đến nơi ấy rất 
nhiều, đa số đều trốn trong nội thành. Thủ lãnh của 
bộ tộc ấy giận lắm, muốn kéo quân đến vây giết hết cả 
thành. Lưu Độ vừa nghe biết việc ấy, liền chủ xướng 
tất cả nhân dân già trẻ lớn bé trong thành, cùng nhau 
đồng thanh niệm thánh hiệu đức Bồ Tát Quán Thế Âm.

Niệm như vậy chưa bao lâu thì viên thủ lãnh của 
bộ tộc ấy bỗng nhìn thấy một vật gì đó từ trên không 
trung rơi xuống, bay thẳng vào trong cung điện rồi xoay 
quanh cây cột chính. Ông ta lập tức cho người đến xem 
đó là vật gì, liền thấy đó là một quyển kinh Phật, chính 
là phẩm Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn trong kinh 
Pháp Hoa. Viên thủ lãnh gặp được việc này thì trong 
lòng hết sức vui mừng, nhân đó bỏ ý định cũ, nhân dân 
cả thành nhờ vậy mà được thoát chết. 

1 Đoạn trích này được tìm thấy trong sách Pháp uyển châu lâm -法苑珠
林, quyển 5, thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh tập 53, kinh số 2122, 
bắt đầu từ dòng thứ 10, trang 302, tờ c. Sách này ghi rõ là trích từ kinh 
Chánh pháp niệm - 正法念經, nên có lẽ tiên sinh An Sĩ căn cứ vào đây 
mà ghi xuất xứ như vậy. Tuy nhiên, chúng tôi không tìm thấy nội dung 
tương tự trong chánh văn kinh này hiện nay. 

2 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

293

Lời bàn 
Lúc bình thường đã biết gieo trồng phước đức, 

khi nguy nan lại có thể chí thành cầu khẩn Bồ Tát, 
viên thủ lãnh kia hồi tâm chuyển ý cũng là lẽ đương 
nhiên phải vậy. 

GÔNG CÙM TỰ THOÁT

1

Triều Tấn, đất Hà Nội có người tên là Đậu 
Truyền. Trong khoảng niên hiệu Vĩnh Hòa đời Tấn 
Mục Đế, ông làm chức bộ khúc trong quân đội dưới 
quyền quan thứ sử Tịnh châu,2 bị Lữ Hộ bắt làm tù 
binh cùng với đồng đội khoảng 6, 7 người khác, giam 
chung trong một nhà ngục, ấn định ngày rồi sẽ mang 
ra giết. 

Đậu Truyền nhất tâm niệm Bồ Tát Quán Thế Âm 
cầu cứu giúp, trong suốt 3 ngày 3 đêm không hề mỏi 
mệt. Khi ấy, gông cùm trên thân thể bỗng tự nhiên 
dần dần nới rộng, cho đến lúc rơi cả xuống, toàn 
thân được tự do. Đậu Truyền tuy trong lòng hết sức 
mừng rỡ, nhưng nhìn lại các bạn đồng ngục vẫn còn 
bị giam, không nỡ một mình bỏ trốn. Liền khuyên 
bảo rồi cùng với những người đồng ngục chí thành 
cầu nguyện. Đột nhiên, gông cùm trên thân của mọi 
người khác cũng nối nhau rơi xuống hết. Cả bọn liền 
mở cửa ngục cùng nhau thoát ra, vượt thành đang 
đêm chạy trốn. Chạy xa được khoảng 4, 5 dặm đường 
rồi mới tìm vào một đám cây cối rậm rạp mà trốn. 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả)
2 Nay là Thái Nguyên thuộc tỉnh Sơn Đông. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

294

Sáng hôm sau, Lữ Hộ cho người ngựa truy đuổi 
lùng sục khắp nơi, lại nổi lửa đốt hết những chỗ cây 
cối hoang dã rậm rạp, nhưng chỉ riêng bao quanh 
chỗ Đậu Truyền đang trốn ước chừng một mẫu đất là 
không người ngựa nào tìm đến, mà lửa cũng không 
cháy tới. 

Lời bàn

Đây chính như lời kinh đã dạy: “Nhờ sức niệm 
Quán Âm cứu độ, liền tự nhiên được thoát ngục tù.”1 Đến 
như những trường hợp rơi xuống nước mà chẳng chết 
chìm, gặp lửa dữ mà không chết thiêu, đủ điều linh 
nghiệm, có thể xem trong các sách khác ghi chép rất 
nhiều, ở đây không sao kể hết. 

VỊ TĂNG LÀM THIÊN VƯƠNG

2

Đời Tùy, ở Tương Châu có Pháp sư Thích Huyền 
Cảnh, tên Thạch, vốn là người Thương Châu thuộc Hà 
Bắc. Sư ngưỡng mộ kinh điển Đại thừa, tụng đọc không 
ngừng nghỉ. Sau, sư có bệnh nằm trên giường suốt ba 
ngày, bỗng nói với người thị giả:3 “Ý ta muốn được gặp 
Phật Di-lặc, sao nay lại phải làm Thiên vương Dạ-ma?” 
Rồi lại tự nói rằng: “Khách đến đông lắm, việc tiếp đãi 
phải lo chu đáo.” Tăng chúng thưa hỏi là chuyện gì, 
liền nói: “Không phải việc các ông biết được. Hiện có 
1 Nguyên văn kinh: “念彼觀音力, 釋然得解脫.” - Niệm bỉ Quán Âm lực, 

thích nhiên đắc giải thoát. Xem bản Việt dịch của Nguyễn Minh Tiến, 
NXB Tôn giáo, Hà Nội - 2010, trang 46. 

2 Trích từ sách Đường Cao tăng truyện - 唐高僧傳. (Chú giải của soạn 
giả)

3 Thị giả: vị tăng hay sa-di theo hầu cận một bậc thầy.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

295

các vị thiên chúng đến đây nghênh đón rồi.” Liền có 
mùi hương thơm lạ xông tỏa khắp phòng, lưu lại rất 
lâu. Lúc ấy là vào tháng sáu, niên hiệu Đại Nghiệp thứ 
hai.1 

Đại sư có để lại di ngôn, bảo mang thi hài ngài 
táng vào sông Tử Bách, ở nơi nước sâu nhất. Ba ngày 
sau trở lại xem, bỗng thấy giữa dòng nước nổi lên một 
gò đất cao, khiến con sông phải chảy phân đôi thành 
hai dòng. 

Lời bàn

Các vị Bồ Tát ở Phát quang địa2 vẫn thường hiện 
thân làm Thiên vương Dạ-ma. Đã như vậy, chúng ta 
làm sao biết được mà dám đo lường chỗ tu chứng của 
Pháp sư?

NGƯỜI MÙ ĐƯỢC THẤY

3

Vào đời Hậu Chu có Trương Nguyên, tên tự là 
Hiếu Thủy, năm lên 16 tuổi thì ông nội bị mù mắt. 
Trong suốt 3 năm, Trương Nguyên ngày đêm lễ Phật, 
cầu phước đức. Một hôm đọc kinh Dược Sư, thấy 
trong đó có nói đến việc “người mù được thấy”, liền y 
theo trong kinh dạy, thỉnh 7 vị tăng, thắp 7 ngọn đèn, 
trong 7 ngày 7 đêm liên tục tụng đọc kinh Dược Sư, 
vừa bái lạy vừa khóc, khấn nguyện rằng: “Lạy đấng 

1 Tức là năm 606. 
2 Phát quang địa (發光地) là địa vị tu chứng thứ ba trong Thập địa 

của hàng Bồ Tát. 
3 Trích từ sách Bắc sử - 北史. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

296

Thiên Nhân Sư,1 Trương Nguyên này làm đứa cháu 
bất hiếu, khiến cho ông nội phải mù lòa. Nay nguyện 
mang ánh sáng đèn rộng thí khắp cõi pháp giới, 
nguyện cho chính con chịu mù lòa thay, để mắt ông 
nội được sáng.” Tha thiết ân cần lễ bái khấn nguyện 
như vậy trải qua 7 ngày, đêm ấy nằm mộng thấy có 
một ông lão dùng kim vàng khơi vào tròng mắt cho 
ông nội mình, lại bảo Trương Nguyên: “Con đừng lo, 
sau 3 ngày mắt ông nội con sẽ sáng lại.”

Trương Nguyên trong mộng vui mừng phấn 
khích vô cùng. Lúc tỉnh giấc liền đem sự việc kể lại 
với mọi người trong nhà. Ba ngày sau, ông nội Trương 
Nguyên quả nhiên được sáng mắt. 

Lời bàn 

Thầy thuốc giỏi ra tay trị bệnh, không ngoài việc tùy 
bệnh chứng mà cho thuốc. Người bị mù lòa, phần lớn 
đều là do đời trước phỉ báng Phật, phỉ báng Chánh pháp. 
Cho nên, muốn cứu độ người mù quáng không tin Phật 
pháp, ắt phải vì người ấy mà chỉ bày chánh kiến, chánh 
tín. Kinh Đại tập (大集經)2 dạy rằng: “Nếu có chúng 

1 Thiên Nhân Sư: bậc thầy dạy của cả hai cõi trời, người. Đây là 

một trong Thập hiệu của Phật: Như Lai, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri, 
Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian Giải, Vô Thượng Sĩ Điều Ngự 
Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, Thế Tôn. 

2 Đối chiếu nguồn trích dẫn là kinh Đại tập không có nguyên đoạn trích 
này, nhưng tìm thấy trong sách Pháp uyển châu lâm (Đại Chánh tạng 
tập 53, kinh số 2122), quyển 17, trang 415, tờ c, bắt đầu từ dòng thứ 4, 
lại mở đầu bằng câu: “Lại như trong kinh Đại tập có nói rằng” (又大集
經云 - hựu Đại tập kinh vân). Chắc chắn là An Sĩ toàn thư dựa vào câu 
này để ghi lại nguồn trích dẫn. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

297

sinh trong đời quá khứ hủy báng Chánh pháp, hoặc hủy 
báng bậc thánh nhân; hoặc gây chướng ngại khó khăn 
cho người thuyết giảng Chánh pháp; hoặc khi sao chép 
kinh văn lại cẩu thả hay cố tình làm mất mát câu chữ, 
sai lệch văn nghĩa; hoặc làm mất mát hư hỏng những 
sách vở ghi chép giáo pháp, hoặc cố tình che giấu những 
quyển kinh văn của người khác;1 do những nghiệp đã 
tạo như thế, trong đời này sẽ bị mù lòa.”

Ngoài ra, trong kinh Phó pháp tạng2 cũng nói 
rằng: “Nếu gây trở ngại cho việc xuất gia tu hành của 
người khác, ắt phải đọa vào các đường dữ. Chịu đựng 
xong tội nghiệp trong các đường dữ rồi, khi được sinh 
trở lại vào cõi người lại phải chịu kiếp mù lòa.”3

Trong trường hợp này, có thể nói là Trương Hiếu 
Thủy đã tùy theo bệnh chứng mà cho đúng thuốc rồi vậy. 

1 Dựa vào nguyên bản sách Pháp uyển châu lâm để khảo đính thì thấy 
câu này nguyên văn An Sĩ toàn thư đã chép sai là: “或損壞他法, 或暗藏
他法.” (Hoặc tổn hoại tha pháp, hoặc ẩn tàng tha pháp) - sai lệch chữ 
cuối cùng, vì trong Pháp uyển châu lâm chép là: “或損壞他法, 或闇藏
他經.” (Hoặc tổn hoại tha pháp, hoặc ẩn tàng tha kinh. ) Bản Việt dịch 
căn cứ nội dung đã khảo đính. 

2 Thật ra đây không phải một bản kinh, mà là một quyển sách có tên đầy 
đủ là Phó pháp tạng nhân duyên truyện - 付法藏因緣傳, được đưa vào 
Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 50, kinh số 2058, tổng cộng 
có 6 quyển, do các ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch. 

3 Chúng tôi không tìm thấy đoạn trích này trong sách Phó pháp tạng nhân 
duyên truyện như dẫn chú, nhưng lại tìm được nội dung tương tự trong 
Chư kinh yếu tập, quyển 4 (Đại Chánh tạng tập 54, kinh số 2123), do ngài 
Đạo Thế soạn vào đời Đường. Nội dung này bắt đầu từ dòng thứ 23, trang 
31, tờ a như sau: “若復有人障他出家。此人罪報常在惡道, 受極苦痛無得
解脫。惡道罪畢, 若生人中生盲無目.” An Sĩ toàn thư rõ ràng là đã tóm 
gọn câu văn này thành: “障人出家, 必墮惡道。惡道罪畢, 得生人中, 生盲
無目.” Tuy nhiên, không rõ tiên sinh An Sĩ đã dựa vào đâu mà ghi nguồn 
trích dẫn bị sai lệch, không thể tìm thấy. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

298

BÁO ĐÁP BỐN ƠN SÂU NẶNG

Giảng rộng

Bốn ơn sâu là: ơn cha, ơn mẹ, ơn Phật, ơn thầy 
thuyết giảng pháp Phật. Cha mẹ sinh ra và nuôi dưỡng 
ta để có được hình hài này; đức Phật và bậc thầy thuyết 
giảng Phật pháp đã nuôi dưỡng trí tuệ chân chánh của 
ta; đó đều là những ơn sâu nặng nhất, thật khó báo đáp 
hết được. Kinh Quán Phật tướng hải1 dạy rằng: “Nếu 
có ơn mà không báo đáp, đó chính là nhân đọa vào địa 
ngục A-tỳ.” Thế nhưng, việc báo đáp bốn ơn sâu nặng, 
há có thể nhanh chóng sơ sài được sao?

Báo đáp ơn cha mẹ, phải hết lòng hết sức phụng 
dưỡng, làm cho cha mẹ được vui lòng, lại phải dẫn 
dắt cha mẹ vào đường tu tập giáo pháp xuất thế, 
thoát khỏi luân hồi, được như vậy mới có thể xem là 
trọn vẹn. 

Báo đáp ơn thầy truyền dạy Chánh pháp, phải nỗ 
lực làm đúng theo lời thầy dạy, lại phải cung kính 

1 Chúng tôi không tìm thấy kinh điển nào mang tên này, chỉ có kinh Phật 
Thuyết Quán Phật Tam Muội Hải - 佛說觀佛三昧海經 - được xếp vào 
Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 15, kinh số 643, tổng cộng 
10 quyển, do ngài Phật-đà-bạt-đà-la dịch vào đời Đông Tấn. Truy tìm 
nội dung được trích dẫn thì thấy xuất hiện trong một bản sớ giải là Phật 
thuyết Vu Lan Bồn kinh sớ (佛說盂蘭盆經疏), do ngài Tông Mật soạn 
vào đời Đường, được đưa vào Đại Chánh tạng tập 39, kinh số 1792. 
Nội dung trích dẫn được tìm thấy ở quyển 2, từ dòng thứ 27, trang 508, 
tờ a, mở đầu bằng câu: Kinh Quán Phật tướng hải dạy rằng (觀佛相海
經云 - Quán Phật tướng hải kinh vân). Do đó, có thể khẳng định An Sĩ 
toàn thư dựa theo đây để ghi nguồn trích dẫn. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

299

cúng dường hết thảy mọi nhu yếu như thực phẩm, 
y phục, thuốc men, chỗ ở... được như vậy mới có thể 
xem là trọn vẹn. 

Đến như ân đức của Phật, thật khó có thể nói đến 
việc báo đáp cho trọn, chỉ biết phải nên phát tâm Bồ-
đề, lập nguyện sâu rộng cứu độ chúng sinh, cung 
kính học theo hạnh nguyện của hàng Bồ Tát. 

Đại sư Liên Trì dạy rằng: “Cha mẹ thoát ly được 
sinh tử luân hồi thì đạo hiếu của người con mới có thể 
được xem là thành tựu.”

Kinh Lăng nghiêm dạy rằng: “Đem tấm lòng 
thành sâu xa này phụng sự hết thảy chúng sinh trong 
vô số thế giới nhiều như số hạt bụi nhỏ, như vậy gọi 
là báo đáp ơn Phật.”1

Trưng dẫn sự tích
LỄ THÁP PHẬT CỨU ĐỘ MẸ

2
 

Đời Đường có một người họ Phạm, mẹ là Vương 
thị vốn hoàn toàn không tin Tam bảo. Tuy ông đã 
nhiều lần khuyên giải nhưng mẹ ông không chịu 
nghe theo. Sau ông đến Đông Đô theo Luật sư3 Chỉ 

1 Nguyên văn kinh là: 將此深心奉塵剎, 是則名為報佛恩。- Tương thử 
thâm tâm phụng trần sát, thị tắc danh vi báo Phật ân.

2 Trích từ sách Truy môn sùng hành lục - 緇門崇行錄. (Chú giải của 
soạn giả)

3 Luật sư: danh xưng này trong Phật giáo được dùng để gọi các vị thầy 
theo Luật tông, trong sự tu học chú trọng nhiều đến Giới luật và trong 
sự tu tập lấy việc trì giới là quan trọng nhất. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

300

Khánh ở chùa Quảng Ái xuất gia tu hành, pháp hiệu 
là Tử Lân.1 

Khi thầy Tử Lân trở lại quê nhà, người mẹ đã mất 
trước đó 3 năm rồi. Nhân khi có đến miếu thờ Đông 
Nhạc Đại Đế, thầy Tử Lân ở đó chí thành tụng kinh 
Pháp Hoa, nguyện cho gặp được Nhạc Đế để hỏi xem 
mẹ mình sau khi chết sinh về cõi nào. Một đêm nằm 
mộng thấy Nhạc Đế hiện đến nói rằng: “Mẹ thầy hiện 
ở trong địa ngục, chịu khổ vô cùng. Thầy nên đến 
Mậu sơn2 lễ bái tháp vua A-dục3 ở đó, có thể nhờ 
công đức ấy cứu thoát được mẹ.” Thầy Tử Lân liền y 
lời đến lễ tháp vua A-dục. Tại đó, thầy rơi nước mắt 
mà khấn nguyện, lễ bái rất lâu. Bỗng nghe có tiếng 
người mẹ tạ ơn rằng: “Nhờ sức con cầu nguyện, nay 
mẹ đã được sinh lên cõi trời Đao-lợi.”

Lời bàn

Sau khi đức Phật nhập Niết-bàn hơn trăm năm, 
vua A-dục ra đời, là vị Thiết luân vương cai quản một 
cõi Diêm-phù-đề, có khả năng sai sử được quỷ thần. 
Nhà vua đã tạo 84.000 bảo tháp để tôn trí phụng thờ 
84.000 phần xá-lợi của đức Phật để lại. Theo sự phân 
1 Xem trong nguyên bản sách Truy môn sùng hành lục thì Vương thị 

không đồng ý cho họ Phạm xuất gia, ông phải bỏ nhà trốn đi đến 
Đông Đô để xuất gia. Điều này hợp lý với đoạn sau là mẹ ông mất mà 
ông không được biết, đến 3 năm sau mới về. Chính vì ông bỏ nhà trốn 
đi nên mới không giữ được liên lạc với gia đình. 

2 Thuộc huyện Ngân, tỉnh Chiết Giang. 
3 Tháp vua A-dục (A-dục vương tháp), thật ra là tháp thờ Xá-lợi Phật, 

tương truyền do vua A-dục xây dựng. Các tháp ở Trung Hoa (19 tháp) 
có nhiều khả năng hơn là được xây dựng dựa theo mô thức các tháp 
thực sự do vua A-dục đã xây ở Ấn Độ. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

301

chia của vua thì cứ nơi nào có 100.000 dân sẽ xây dựng 
một tháp. Tại Trung Hoa, theo những ghi chép được 
thấy trong sách vở thì có cả thảy 19 tháp. Tháp ở Mậu 
sơn là một trong số đó. 

LÒNG THÀNH CẢM ĐỘNG DI CỐT CỦA CHA

1
 

Vào đời Hậu Chu, tại làng Quý Trụ ở Trường An 
có một người họ Lý, vốn thật là người thuộc hoàng 
triều tông thất đời Đường. Người này lên 7 tuổi đã 
xuất gia tu hành, pháp danh là Đạo Phi. Năm lên 19 
tuổi, gặp lúc vua Đường Trang Tông dời đô về Lạc 
Dương, Trường An lửa cháy khắp nơi, làng Quý Trụ 
bị thiêu sạch. Ông liền cõng mẹ chạy vào Hoa sơn. 
Bấy giờ là lúc lương thực khan hiếm đắt đỏ, Đạo Phi 
khất thực được rất ít, tự mình không ăn chỉ mang về 
dâng lên nuôi dưỡng mẹ. Khi mẹ hỏi đã ăn chưa, ông 
luôn nói là đã ăn rồi. 

Mẹ ông thường nói: “Cha con đi đánh trận chết 
ở Hoắc sơn, hài cốt phơi giữa sương gió, con có thể 
tìm đem về an táng được chăng?” Vì thế, về sau ông 
liền tìm đến Hoắc sơn, thu nhặt những hài cốt nơi ấy 
gom về một chỗ rất nhiều, rồi ngày đêm tụng kinh, vì 
cha mà sám hối nghiệp giết hại. Ông lại đứng trước 
số hài cốt đã thu nhặt được mà khấn rằng: “Trong số 
rất nhiều hài cốt này, nếu quả có di cốt của cha ta thì 
xin chuyển động.” Khấn như vậy rồi lại nhất tâm trì 
tụng kinh điển, mắt nhìn vào đống hài cốt không lúc 
nào xao lãng. Trải qua nhiều ngày như vậy, đến một 
1 Trích từ sách Cao tăng truyện - 高僧傳. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

302

hôm bỗng có một cái sọ khô nảy vọt ra từ đống xương 
cốt, rồi lay động rất lâu. Đạo Phi nhìn thấy đầu lâu 
ấy, đau đớn thống thiết, liền thu nhặt đúng bộ hài cốt 
từ chỗ đầu lâu nảy ra, rồi mang về. Đêm ấy, người 
mẹ nằm mộng thấy chồng quay về, đến sáng ra quả 
nhiên Đạo Phi mang hài cốt về tới. 

Về sau, pháp sư Đạo Phi được Hoàng đế ban 
chiếu triệu thỉnh vào kinh đô thuyết pháp hoằng hóa, 
danh tiếng ngài vang dội khắp trong triều ngoài nội. 

Lời bàn

Sự hiếu thảo có thể phân chia hai loại, hiếu thảo 
theo pháp thế gian và hiếu thảo theo pháp xuất thế 
gian. Trường hợp của Pháp sư Đạo Phi là đã bao gồm 
cả hai loại đó. Đến như pháp sư Đạo Kỷ đời Bắc Tề 
mỗi lần giảng pháp đưa mẹ đi theo nghe, pháp sư 
Pháp Vân đời Lương để tang mẹ hình hài gầy ốm suy 
kiệt, pháp sư Giám Tông đời Đường, vì trị bệnh cho 
cha mà tự cắt thịt ở hai bắp đùi mình, pháp sư Trí Tụ 
đời Tùy trong 3 năm để tang mẹ, khóc thương đến 
nỗi nước mắt chảy ra toàn là máu... những trường 
hợp hiếu thảo như thế thật rất nhiều, sách vở xưa nay 
không thể nào ghi chép hết. Nếu nói rằng sau khi đã 
xuất gia tu hành rồi thì không cần phải lo việc phụng 
dưỡng cha mẹ, như vậy sao gọi là hiểu được ý nghĩa 
của câu “hiếu với cha mẹ là trì giới” như trong kinh 
Phạm Võng đã dạy?



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

303

BẢO VỆ CHÁNH PHÁP ĐỂ BÁO ÂN

1

Đời nhà Tống có người tên Lữ Mông Chánh, tên tự là 
Thánh Công. Vào thời Tống Thái Tông, dự thi đỗ tiến sĩ, 
đứng đầu khoa ấy. Sau làm quan trải qua nhiều lần thay 
đổi, thăng đến chức Tham tri chính sự, được phong tước 
Hứa Quốc công. 

Lữ công vào thuở thiếu thời hàn vi từng đến nương 
náu trong tự viện, nhờ đó mới được chuyên tâm đọc 
kinh thư sách sử. Sau khi đã ra làm quan trong vòng 
mười năm, những lúc triều đình cấp cho bổng lộc phí 
tổn để lo việc tế tự ông đều không nhận mà tự mình 
bỏ tiền ra lo. Hoàng đế hỏi nguyên nhân, ông đáp: 
“Hạ thần có chút ơn riêng còn chưa báo đáp.” Hoàng 
đế lại muốn biết rõ nên gạn hỏi tiếp, ông liền đem sự 
thật trình bày. Hoàng đế nói: “Trẫm thật không ngờ 
từ nơi tự viện có thể phát xuất được bậc nhân tài như 
thế này.” Liền truyền ban cho ông áo bào màu tía để 
tuyên dương tưởng thưởng. 

Lữ công nhận được bao nhiêu bổng lộc ân thưởng 
của triều đình đều mang cúng dường tăng chúng trong 
chùa để báo đáp ân đức ngày trước. Mỗi ngày ông đều 
dậy sớm lễ Phật, khấn nguyện rằng: “Nếu là người 
không tin Phật pháp, xin đừng sinh vào nhà tôi. Nguyện 
cho con cháu tôi đời đời thọ hưởng bổng lộc phước đức 
đều sử dụng để hộ trì Tam bảo.”

Về sau, cháu ông là Lữ Di Giản được phong đến tước 
Thân Quốc công, vào mỗi ngày đầu năm mới, sau khi 

1 Trích từ sách Kim sương biên - 金湯編. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

304

lễ bái trong nhà thờ gia tộc, đều không quên đốt hương 
khấu lễ thiền sư Quảng Huệ Nguyên Liễn. Con trai của 
Lữ Di Giản là Lữ Công Trước sau cũng được phong tước 
Thân Quốc công, cũng cung kính đối đãi với thiền sư 
Thiên Y Nghĩa Hoài giống như vậy. Sau đến Lữ Hảo Vấn 
làm quan Tả thừa, lại cũng đối đãi cung kính với thiền sư 
Viên Chiếu như vậy. Con trai của Hảo Vấn là Lữ Dụng 
Trung cũng cung kính đối với thiền sư Phật Chiếu như 
vậy... Quả đúng như lời nguyện của Lữ Mông Chánh, 
con cháu đều đời đời được phú quý vinh hiển, phụng sự 
Phật pháp. 

Lời bàn

Kinh Phật dạy rằng: “Ơn đức chư Phật còn hơn cả 
ơn cha mẹ.” Nhưng công ơn cha mẹ đã gọi là hết sức 
sâu nặng, nay lại nói ơn đức chư Phật còn hơn thế nữa 
là ý nghĩa gì?

Nói chung, công ơn cha mẹ tuy sâu nặng, nhưng 
chỉ giới hạn trong một kiếp sống. Trong khi đó, ơn 
đức của chư Phật còn xuyên suốt đến tất cả những 
kiếp sống trong tương lai. Công ơn cha mẹ chỉ là nuôi 
dưỡng thân thể này, còn ơn đức của chư Phật là cứu 
giúp sinh mạng trí tuệ, tâm linh của chúng ta. Lại như 
sự dạy dỗ giáo huấn của cha mẹ, bất quá cũng chỉ là 
dẫn dắt ta đi lên trên đường danh lợi, nếu mê lầm 
mà vận dụng sai lệch thì ngược lại tạo thêm nghiệp 
báo. Chư Phật, Bồ Tát có thể chỉ dạy cho chúng ta 
pháp môn giải thoát rốt ráo, chỉ cần làm theo lời dạy 
của các ngài ắt sẽ nhanh chóng thoát khỏi luân hồi. 
Cha mẹ nếu gặp phải đứa con ngỗ nghịch liền khởi 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

305

tâm sân hận. Chư Phật, Bồ Tát tuy có gặp những kẻ 
hủy báng Phật, hủy báng Chánh pháp, vẫn khởi lòng 
từ bi thương xót vô cùng. Không chỉ là như thế, mà 
đến như cha mẹ thương yêu con cái cũng không tránh 
khỏi sự kỳ vọng mai sau sẽ nuôi dưỡng, lo việc hậu 
sự tống táng, tế tự cho mình. Còn chư Phật, Bồ Tát 
thì tuyệt nhiên không có chút mong cầu nào, dù cứu 
độ cho hết thảy chúng sinh, nhưng ngay từ đầu đã 
không hề thấy có tướng trạng chúng sinh được độ. 

Cho nên, trong thế gian này thì bội ân bạc nghĩa 
nặng nề nhất không gì hơn những kẻ không tin Phật, 
hủy báng Phật pháp. Lữ Mông Chánh phát lời nguyện 
cho những kẻ như thế không sinh làm con cháu của 
ông, quả thật đã có được một nhận thức vô cùng sáng 
suốt sâu rộng hơn người. 

THỰC HÀNH RỘNG KHẮP  
THEO TAM GIÁO

Giảng rộng

Hết thảy các bậc thánh nhân trong Tam giáo đều 
có tâm niệm cứu giúp người đời, chỉ là vận dụng các 
phương pháp khác nhau để thi hành tâm niệm cứu 
thế đó mà thôi. Nho giáo vận dụng theo những sự 
việc hòa nhập với thế tục, Phật giáo dạy người thực 
hành các pháp môn vượt thoát ra ngoài thế tục. Đạo 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

306

giáo thì mới nhìn có vẻ như cũng theo con đường vượt 
thoát thế tục, nhưng thật ra thì chưa từng vượt thoát. 

Khổng tử, Nhan Hồi tuy đều là các bậc thánh 
nhân, nhưng nếu dựa vào học thuyết của các vị ấy 
để trừ ma diệt quỷ, ắt chỉ là chuyện viển vông không 
thật. Phật giáo với Đạo giáo tuy là tôn quý cao minh, 
nhưng nếu muốn dùng vào việc khoa cử để tiến thân 
trên quan trường, ắt chỉ là chuyện hoang đường, 
không thể được. Chính vì thế mà Tam giáo tất yếu 
phải hình thành thế ba chân vạc, cùng hỗ trợ cho 
nhau trong việc cứu thế. Con người vốn chẳng thể 
chỉ dùng duy nhất một phương cách mà giáo hóa 
được, nên sự dạy dỗ của các bậc thánh mới phải 
phân thành ba đường. Ví như ba vị thầy thuốc giỏi, 
một người chuyên về nội khoa, một người chuyên về 
ngoại khoa, một người nữa lại chuyên về nhi khoa. 
Y thuật của 3 vị tuy khác nhau, nhưng mục đích trị 
bệnh cứu người đều giống nhau. Nếu như 3 vị này 
cùng học chuyên một ngành giống nhau, ắt việc trị 
bệnh cứu người không thể được rộng khắp. Cho nên, 
sách Thượng thư có nói rằng: “Mỗi người làm việc 
thiện theo cách khác nhau, nhưng tựu trung cũng 
đều giúp cho thiên hạ được an ổn.”

Tôi từng đọc qua sách “Đồng Nhân phủ chí” (銅
仁府志) của đất Quý Châu, được biết rằng tên đất ấy 
nguyên trước đây dùng chữ nhân (人) có nghĩa là con 
người, vì trong địa phương ấy có núi Đồng Nhân (銅
人). Sau mới đổi chữ nhân (人) thành chữ nhân (仁) có 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

307

nghĩa là lòng nhân ái, nhưng tên đất với tên núi ấy từ 
xa xưa vốn thật là Đồng Nhân (銅人). 

Núi nằm giữa một cái đầm rất lớn, dưới chân núi 
toàn là nước. Có một năm trời hạn hán kéo dài rất 
lâu, nước khô sạch, người ta nhìn thấy bên dưới núi 
ấy là khoảng không, có ba tượng người bằng đồng rất 
lớn cùng đội tòa núi lên, sừng sững mà đứng thẳng 
như thế. Những trang phục nhìn thấy trên thân 3 pho 
tượng đồng ấy lại giống hệt như lễ phục phân biệt 
của Tam giáo. Thiết nghĩ, ngọn núi ấy phải có từ thời 
khai thiên lập địa, lúc đó cả Tam giáo thậm chí còn 
chưa có tên gọi. Nhưng các pho tượng đồng vĩ đại 
như thế quả thật sức người không thể đúc ra được. 
Thế mới biết rằng Tam giáo vốn thật đã sẵn có từ 
khi trời đất hình thành. Huống chi như vị thế của Đế 
Quân vốn siêu việt trên nhân loại, lẽ đâu không biết 
rằng đạo lớn luân thường của Khổng Nhan1 vốn dĩ 
đã chói sáng như mặt trời, mặt trăng đi qua bầu trời, 
vậy tại sao vẫn muốn kiêm hợp gắn liền cả Phật giáo 
và Đạo giáo để giáo huấn, răn dạy hàng nho sĩ?

Lại xét rằng, cõi Nam Diêm-phù-đề tuy gọi tên 
chỉ là một châu, nhưng bao gồm rất nhiều đất nước 
khác nhau. Mỗi một đất nước đều có các bậc thánh 
hiền ra đời thiết lập giáo pháp để giáo hóa người 
đời. Cho nên, những bậc thánh hiền như Khổng tử, 
Lão tử... hẳn là nhiều không thể tính đếm hết, chỉ có 
điều ở mỗi nước đều dùng danh xưng khác nhau để 
1 Khổng Nhan: chỉ chung Khổng tử và Nhan Hồi, dùng biểu trưng cho 

học thuyết Nho giáo, vì đây được xem là hai vị thánh ban đầu khai 
sáng Nho giáo. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

308

gọi mà thôi. Đến như văn tự chữ viết, chí ít cũng có 
đến 64 loại, nay những gì các nhà Nho đọc qua, bất 
quá cũng chỉ là những sách vở dùng trong khoa cử. 
Ngoài những thứ ấy ra, chỗ kiến giải của họ liệu có 
được bao nhiêu? Đến như Ba tạng mười hai bộ kinh 
trong Phật giáo, được cất giữ cẩn thận nơi cung điện 
của Long vương, chẳng những là nhà Nho không thể 
được thấy, mà nếu có thấy qua ắt cũng chỉ biết chê 
bai bài xích. Ấy chỉ vì nếu không chê bai bài xích thì 
sợ rằng không được xem là người noi theo và giữ gìn 
truyền thống Nho gia. Những kẻ bài xích như thế, 
cũng không chỉ dùng lời nói, mà còn trước tác, biên 
soạn thành sách vở, không khỏi có những lời xuyên 
tạc lệch lạc, báng bổ, đem thuyết “ý, tất, cố, ngã”1 của 
Khổng tử mà giảng giải theo ý riêng sai lệch, quen 
thói cổ hủ chỉ biết công kích những ai khác biệt với 
mình. Nhưng xét kỹ hành vi mà những kẻ như thế 
ngày đêm thường làm, cho đến những tâm niệm ẩn 
khuất thường khởi sinh lúc ngồi một mình, thì tất 
thảy không ra ngoài chuyện tranh danh đoạt lợi, dối 
đời hại người. Thậm chí còn bôn ba xu nịnh kẻ quyền 

1 Thuyết “ý, tất, cố, ngã” (意, 必, 固, 我): các nhà Nho thời Hán, Tống 
đều cho rằng Khổng tử có 4 điều dứt tuyệt (子絕四 - Tử tuyệt tứ) là ý 
(chỉ ý nghĩ), tất (sự thiên lệch), cố (sự cố chấp) và ngã (bám chấp vào 
bản ngã). Tuy nhiên, Trịnh Nhữ Hài trong sách Luận ngữ ý nguyên 
(論語意原) lại giải thích rằng Khổng tử không phải dứt tuyệt “ý, tất, 
cố, ngã”, mà là dứt tuyệt “vô ý, vô tất, vô cố, vô ngã”. Về sau, Trình 
Thụ Đức trong sách Luận ngữ tập thích (論語集釋) cũng tán thành, 
cho cách giải thích này là hợp lý hơn. Có thể thấy rằng, chỗ giảng 
giải của các nhà Nho mỗi nơi, mỗi thời một khác biệt nhau, nhưng vô 
hình chung khi các nhà Nho có chỗ nào nói ra hợp lý thì dường như 
lại càng đến gần hơn với giáo lý nhà Phật. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

309

thế để mưu lợi danh, cờ gian bạc lận đủ việc xấu ác 
không gì không làm. Những kẻ ấy, đối với cái học sửa 
tâm chính đáng, rèn ý chân thành, cứu đời giúp người 
của Nho gia thì họ chẳng bao giờ nói đến, chỉ toàn 
làm tổn hại thanh danh tốt đẹp của Nho gia, như vậy 
sao có thể làm sáng tỏ học thuật của Nho gia? Lời dạy 
của Đế Quân về việc “thực hành rộng khắp theo Tam 
giáo” quả thật có thể xem như một tiếng chuông cảnh 
tỉnh giữa đêm dài mê muội. 

Người đời có thể học làm đúng theo lời Khổng tử, 
ắt là Phật Thích-ca cũng lấy làm vui. Người đời có thể 
học làm theo lời dạy của Phật, ắt Khổng tử cũng lấy 
làm vui. Nếu như cứ nhất định cho rằng chỉ làm theo 
đúng như đạo của mình mà thành người hiền thiện 
thì mới vui lòng, bằng như không làm theo đúng như 
đạo của mình thì cho dù có thành người hiền thiện 
mình cũng không vui; như thế ắt chỉ giống như tôi tớ 
quy thuận chủ nhân, quân binh quy thuận tướng lãnh 
mà thôi, sao có thể gọi là làm đúng theo ý nguyện các 
bậc thánh nhân của Tam giáo?

Khi nói “thực hành rộng khắp”, đó là nói về 
phương diện tâm ý, không phải nói về những biểu 
hiện hình thức nơi vẻ ngoài. Người nào đối với lẽ 
nhân nghĩa có thể luôn tu tập nghĩ nhớ đến, đó chính 
là thực hành theo đạo Nho, không nhất thiết phải 
dựa vào hình thức áo xanh đai mực mới gọi là nho 
sĩ. Người nào có thể chứng ngộ chân tâm, thấu triệt 
bản tánh, đó chính là thực hành theo đạo Phật, không 
nhất thiết phải dựa vào hình thức đầu tròn áo vuông 
mới gọi là tăng sĩ. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

310

Những kẻ học Nho câu nệ theo cổ lệ, khi nghe 
đến khái niệm “thực hành rộng khắp” ắt sẽ không hài 
lòng mà cho rằng như thế là học vấn pha tạp, không 
tinh thuần, nhưng lại không biết rằng trong sự pha 
tạp cũng có những chỗ cần phân biệt rõ. Như trong lẽ 
trời có pha tạp ý muốn con người, trong vương đạo 
có pha tạp bá thuật, trong lúa gạo có pha tạp cám 
trấu... những điều ấy nhất định không thể gọi là hỗn 
tạp. Đến như những lời dạy của Tam giáo thì thảy 
đều nhằm mục đích mang lại lợi lạc cho thân tâm 
con người. Ví như Thái sơn không bỏ đất chọn đá, 
nên mới hợp thành ngọn núi cao lớn sừng sững; biển 
lớn không loại bỏ các dòng nước nhỏ, nên mới hình 
thành độ sâu thăm thẳm, há có thể chê bỏ cho rằng 
những điều ấy là pha tạp được sao? Xét trong một gia 
đình, ắt phải có cơm ăn áo mặc, có tiền tài vật báu, 
có người giúp việc, có ruộng vườn v.v... có thể nói là 
cực kỳ pha tạp. Thế nhưng nếu không có đủ những 
thứ pha tạp như thế thì nhà ấy chẳng thể gọi là giàu 
sang. Hoặc xét như những thứ ta ăn vào bụng, ắt là có 
cơm có cháo, có món canh món nướng, có giấm chua 
muối mặn, hẳn cũng có thể gọi là cực kỳ pha tạp. 
Nhưng nếu không có đủ những thứ pha tạp ấy, người 
ta không thể mạnh khỏe. Vậy sao lại riêng khởi tâm 
nghi ngờ việc thực hành rộng khắp theo Tam giáo mà 
cho là hỗn tạp?



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

311

Luận về lợi ích của sự thực hành rộng khắp

GIÚP VÀO SỰ GIÁO HÓA CỦA VUA

Trong sự cai trị đất nước, việc giữ cho dân tình yên 
ổn không dựa vào điều gì khác hơn là khen thưởng và 
trừng phạt. Muốn làm sáng rõ hình luật, trợ giúp việc 
giáo hóa nhân dân, ắt cần phải thực hành rộng khắp 
theo Nho giáo. Thế nhưng, phạm vi của sự thưởng 
phạt bất quá cũng chỉ giải quyết được một phần trăm, 
phần ngàn các vấn đề xã hội mà thôi. Như muốn trừ 
bỏ được những việc xấu ác trong chỗ ẩn khuất mà 
người khác không ai biết, hay những tâm niệm xấu 
ác vừa mống khởi, thì dẫu cho mỗi nhà đều có một 
Khổng tử, mỗi hộ giao cho một Cao Đào,1 e rằng cũng 
không thể làm nổi. Cho nên, người đời thường chỉ 
sợ hình luật của quốc gia, phần lớn chẳng biết sợ sự 
trách phạt của lẽ trời. Nhưng nói chung thì hình luật 
của quốc gia còn có thể tìm cách lẩn trốn, tránh né, mà 
sự trách phạt của lẽ trời thì không cách gì trốn tránh 
được. Nếu người đời có thể thực hành rộng khắp theo 
Phật giáo, Đạo giáo, khiến cho thuyết nhân quả được 
tỏa sáng rực rỡ trong đời, ắt người thế gian từ nơi chỗ 
nhỏ nhiệm sâu thẳm trong tâm thức cũng tự nhiên 
có sự kiêng sợ không dám làm điều bất thiện. Được 
như vậy thì so với việc Khổng tử biên soạn sách Xuân 
Thu2 khiến cho bọn loạn thần nghịch tử đều kinh sợ, 
ắt là hiệu quả cũng không hề thua kém. 
1 Cao Đào: vị quan tư pháp giữ việc xét xử vào thời vua Thuấn, vua Vũ. 
2 Xuân Thu là bộ sách do Khổng tử biên soạn, ghi chép sử nước Lỗ 

trong khoảng thời gian 42 năm, từ năm thứ 49 đời Chu Bình Vương đến 
năm thứ 39 đời Chu Kính Vương. Sách được Nho gia tôn trọng xếp vào 
một trong Ngũ kinh, gọi là Kinh Xuân Thu. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

312

Lời bàn

Vào thời Lưu Tống, Tống Văn Đế có lần bảo Hà 
Thượng: “Phạm Thái, Tạ Linh Vận thường nói rằng 
Lục kinh1 của Nho gia căn bản là nhằm cứu giúp thế 
tục, chính đính lòng người. Nếu muốn cầu đạt đến 
tâm tánh linh diệu sáng suốt, thấu rõ yếu nghĩa chân 
thật, thì nhất định phải nương theo sự chỉ dẫn của 
Phật giáo. Giá như nhân dân cả nước đều được Phật 
pháp cảm hóa, ắt trẫm sẽ có thể ngồi yên mà hưởng 
cảnh thiên hạ thái bình.” 

Hà Thượng đáp rằng: “Từ khi nhà Tấn dời đô qua 
sông về phương đông2 đến nay, những người như 
Vương Đạo,3 Chu Nghĩ, Dữu Lượng, Tạ An, Đới Quỳ, 
Hứa Tuân, Vương Mông, Hy Siêu, Vương Thản Chi,4 
cho đến các đời ông cha, anh em của thần không ai là 
không quy y theo đạo Phật. Xét như trong một làng 
trăm hộ, nếu có một người thọ trì Năm giới, tức là có 
một người làm việc thiện; 10 người giữ Năm giới tức 
có 10 người làm việc thiện. Có người làm một việc 
thiện tức là trừ bỏ được một việc xấu ác. Trừ bỏ được 
một việc xấu ác tức là bớt được một hình phạt trừng 
trị. Mỗi nhà giảm bớt một hình phạt, thì cả nước giảm 
được hàng vạn hình phạt. Bệ hạ nói rằng có thể ngồi 

1 Lục kinh: sáu pho sách quan trọng nhất của Nho gia, bao gồm kinh 
Thi, kinh Thư, kinh Lễ, kinh Nhạc, kinh Dịch và kinh Xuân Thu. 

2 Tức triều Đông Tấn, bắt đầu từ năm 317. 
3 Vương Đạo (276 -339), giữ chức Tể tướng của triều Đông Tấn trong 

33 năm. 
4 Vương Thản Chi: con trai Vương Đạo, mất năm 375. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

313

yên hưởng thái bình chính là như vậy. Các nhà Nho 
sau này do húy kỵ với Phật giáo nên thay dùng những 
khái niệm ‘quân tử, tiểu nhân’ để bổ trợ cho những 
chỗ mà sự thưởng phạt không thể đạt đến. Thần cho 
rằng cách làm như thế thật là thiển cận hẹp hòi.”

PHÁT TRIỂN NHO HỌC CHÂN CHÁNH 

Chúng ta đã có chí theo học Khổng Mạnh,1 nên 
học lấy chỗ bản lĩnh sâu sắc nhất. Chẳng hạn như học 
theo quan điểm của Khổng tử là “không có một bậc thầy 
cố định nào”,2 hoặc “đạo của ta chỉ dùng một mối mà suốt 
thông vạn pháp”,3 hoặc như thuyết “không ý, tất, cố, 
ngã”,4 đó chính là những chỗ sâu sắc nhất trong học 
thuyết của Khổng tử. Còn như việc nhận rõ và nêu ra 

1 Khổng tử và Mạnh tử, chỉ cái học Nho gia, bởi trước thuật của 2 người 
này chi phối phần lớn nội dung chủ yếu của Nho học. 

2 Nguyên văn: 無常師 - vô thường sư, ý nói nên học lấy những điều hay 
lẽ phải từ bất cứ ai, bất cứ nơi đâu. Cũng theo quan điểm tương tự, 
Khổng tử từng nói: “Tam nhân đồng hành tất hữu ngã sư.” (Trong 3 
người cùng đi, ắt phải có một người có thể làm thầy ta trong đó. )

3 Nguyên văn: 吾道一貫 - Ngô đạo nhất quán. 
4 Nguyên văn: 無意必固我- vô ý tất cố ngã. Về thuyết “ý, tất, cố, ngã” (

意, 必, 固, 我), xin xem lại chú giải trước ở trang 364. Tuy nhiên, theo 
cách hiểu với truyền thống “thế học” của Nho gia, hầu hết các nhà 
Nho ban đầu (khi chưa có nhiều ảnh hưởng của Phật giáo) thường 
hiểu về thuyết này như sau: vô ý, là không chủ quan suy diễn sự việc 
theo ý riêng của mình; vô tất, là không giữ theo quan điểm tuyệt đối về 
bất cứ vấn đề nào; vô cố, là không cố chấp câu nệ theo những khuôn 
mẫu hay quy ước cũ; vô ngã, là không tự nhận mình là đúng. Về sau, 
với ảnh hưởng của Phật giáo, các nhà Nho cũng dần dần có khuynh 
hướng giải thích thuyết này theo về gần với cách nhìn của đạo Phật 
hơn. Tuy nhiên, nếu xét kỹ thì rõ ràng cái “vô ngã” của Khổng tử không 
thể giống như giáo lý “vô ngã” của đức Phật. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

314

các lẽ “tự chế phục bản thân, quay về theo lễ nghĩa đạo lý” 
hay “chân thành và khoan thứ”,1 thì chính là chỗ bản 
lĩnh sâu sắc nhất của các vị Nhan Hồi, Tăng Tử. 

Học thuyết của Trọng Ni2 chuyên nhắm đến sự 
tự mình tu dưỡng, chế phục bản thân. Vì thế mới 
có những lời như: “Đạo vốn ở tự tâm, lặng lẽ mà nhận 
hiểu”, hoặc như: “Ta thật không có thời gian nhàn rỗi để 
phê phán người khác”, hoặc là: “Thường nghiêm khắc với 
lỗi lầm của chính mình mà khoan thứ, giảm nhẹ sự trách 
cứ đối với người khác.” Những lời dạy đầy lòng nhân 
ái như thế, trong sách Nho lưu lại rất nhiều, một lần 
không thể kể ra được hết. 

Vào thời của Mạnh tử, tuy vẫn có các thuyết khác 
của Dương Mặc,3 nhưng Mạnh tử đều cương quyết 
bác bỏ, không chấp nhận. Đó chỉ là vì cho rằng chủ 
trương lấy sự thương yêu nhường nhịn thay cho hình 
phạt chế trị tuy rất tốt đẹp, lý tưởng, nhưng trong 
thực tế không phải điều mà tất cả mọi người đều có 
thể làm theo. Không giống như những kẻ đời sau đối 
với học thuyết nỗ lực tự hành của Trọng Ni thì tránh 
khó tìm dễ, muốn cầu an ổn, nhưng chỉ riêng lấy việc 
bài xích, chống lại Dương Mặc mà cho rằng như thế 
đã là hàng môn đệ của thánh nhân, liền phấn khích 
vỗ tay nhảy nhót; vốn thật đối với sự tu dưỡng thì 

1 Nguyên văn: 克復忠恕 - khắc phục trung thứ. Hai chữ khắc phục là 
nói tóm học thuyết khắc kỷ phục lễ (克己复礼). Trung và thứ chỉ hai 
đức tính: trung thực, chân thành; và khoan dung đại lượng, biết cảm 
thông tha thứ. 

2 Trọng Ni: tức Khổng tử. 
3 Tức Dương Chu (杨朱) và Mặc Địch (墨翟). Dương Chu chủ trương 

thuyết “vị ngã”, còn Mặc Địch chủ trương thuyết “kiêm ái”. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

315

bỏ khó tìm dễ, ngược lại trong lòng tiếc hận rằng đời 
nay chẳng có Dương Mặc để cho mình bài xích. Nhân 
đó liền soi mói tìm kiếm những điều nhỏ nhặt, khiên 
cưỡng có đôi chút tương tợ thì lập tức cho đó là thuộc 
về học thuyết của Dương Mặc. Rồi lại mang những 
điều thật trong học thuyết của Dương Mặc mà gán 
cho Phật giáo, Đạo giáo. Những kẻ ấy quả là phí công 
chạy theo cái học giảng thuật, mà chỗ thực hành tu 
dưỡng đức hạnh tự thân lại quá sơ sài, cạn cợt. Thật 
chẳng bằng noi theo tâm lượng chí công vô tư của 
bậc thánh hiền, chỉ cần nỗ lực hết sức mình, dẹp bỏ 
những sự công kích đối với kẻ khác, như vậy ắt sẽ tự 
nhiên mà được thành tựu. 

Lời bàn

Ngũ giới của đạo Phật, mới nhìn qua có vẻ như 
tương tợ với Ngũ thường của Nho gia, nhưng chỉ nên 
kết hợp để tán trợ cho nhau, không nên có sự công kích 
hủy báng nhau. Có những nhà Nho không có sự suy xét 
kỹ càng, vừa nghe giáo pháp “từ bi” xuất phát từ đạo 
Phật liền lập tức phản bác, công kích, hóa ra chính vì thế 
mà làm suy vi học thuyết về “đức nhân” của Nho giáo. 
Lại vừa nghe đến những giới “không trộm cắp, không 
tà dâm” là xuất phát từ đạo Phật, liền lập tức phản bác, 
hóa ra vì thế mà làm tiêu vong học thuyết về “nghĩa” 
của Nho giáo. Lại nghe nhà Phật răn cấm sự nói dối, 
liền lập tức phản bác, hóa ra vì thế mà làm diệt mất đạo 
“trung tín” của Nho gia. Như thế chẳng phải là muốn 
bảo vệ đạo mình, hóa ra lại làm tổn hại cho đạo đó sao?

Xưa có vị học giả cho rằng Phật giáo có hại, đem 
việc ấy hỏi tiên sinh Tượng Sơn. Tiên sinh liền hỏi lại: 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

316

“Nếu bảo là có hại, vậy thử nói xem có hại ở điểm 
nào?” Kỳ thật hiện nay gây tổn hại cho đạo lý chính 
là ở những lời nhàn rỗi công kích của đám người tự 
khoe mình là học giả đó thôi. 

NGẤM NGẦM TRỪ DỨT TAI HỌA

Giữa vũ trụ mênh mông, thế nào cũng có lúc xuất 
phát những bậc anh hùng tài năng kiệt xuất. Điều 
quan trọng là phải biết vận dụng tài trí hơn người 
theo những khuynh hướng chân chánh, ắt sẽ thành 
những bậc cứu thế lưu danh như Trương Lương, 
Chu Bột, Trần Bình, Tiêu Hà...1 Bằng như vận dụng 
vào chỗ tà vạy xấu ác, ắt sẽ trở thành những kẻ như 
Vương Mãng, Đổng Trác, Tư Mã Ý, Tào Tháo...2

Từ khi thiết đặt chế độ thi cử khoa bảng, tự nhiên 
khiến cho người ta ngay từ thuở thiếu thời đã lao vào 
những chuyện bút nghiên giấy mực, hết năm này 
sang năm khác, bỗng chốc nhìn lại đã đến lúc tóc 
bạc răng rụng. Trong suốt thời gian ấy, quả không ít 
người đè nén được tính khí gian hùng, trừ bỏ được 
tâm tánh giảo hoạt. Lại riêng có những bậc tài trí kiệt 
xuất hơn người, công danh lợi lộc chẳng động tâm, 
liền lui về những chốn tùng lâm tĩnh mịch, sớm chiều 
kinh kệ, cầu học đông tây, xem công danh như áng 
mây trôi, nhìn sống chết khác nào giấc mộng. Lại có 
1 Đây đều là những bậc tài trí hơn người, là khai quốc công thần của 

triều Hán, giúp Hán Cao Tổ bình định thiên hạ về một mối, chấm dứt 
một thời kỳ loạn lạc chiến tranh kéo dài rất lâu. 

2 Đây là những nhân vật tuy có tài mưu lược nhưng hành vi gian ác, xảo 
trá gây hại rất nhiều người. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

317

những kẻ tính khí ngang bướng ngỗ nghịch, nhưng 
nhờ niệm Phật tu thiền mà được chuyển hóa, ngấm 
ngầm trừ dứt được những nguyên nhân mang đến 
tai họa. Chẳng thể biết được số người như thế đã lên 
đến hàng bao nhiêu ngàn vạn vạn người, liệu có thể 
nói những lợi lạc mang lại cho xã hội như thế là nhỏ 
nhặt được sao?

Lời bàn

Khổng tử soạn thành sách Xuân Thu, khiến cho 
bọn loạn thần nghịch tử khi xem đến đều rúng động 
kinh sợ. Thế thì bọn chúng sợ những gì? Đó là sợ 
tiếng xấu để lại muôn đời sau khi chết. Nhưng đó chỉ 
là chuyện của thời đạo đức văn minh hãy còn hưng 
thịnh. Nếu là bọn loạn thần nghịch tử của đời sau 
này, khi đạo đức đã suy thoái, ắt cũng chẳng sợ gì 
việc tiếng xấu truyền lưu. Hơn nữa, cũng chẳng riêng 
gì là kẻ loạn thần nghịch tử, đến như rất nhiều người 
được xưng là trí thức, đa phần cũng chẳng hề biết đến 
sách Xuân Thu! 

Vậy nên phải nương theo giáo lý nhà Phật mà chỉ 
ra cho mọi người thấy rằng, đời sống này ngắn ngủi 
không thường còn, sau khi chết nhất định phải thọ lãnh 
nghiệp báo; những kẻ bất trung bất hiếu, tạo nhiều ác 
nghiệp ắt phải đọa làm súc sinh, ngạ quỷ. Khi ấy mới 
biết rằng suốt đời vất vả chạy theo bao tâm niệm gian 
tà, lập nhiều mưu ma chước quỷ, rốt cuộc cũng chẳng 
được gì, nhưng đời sau phải chịu muôn điều khổ não, 
chung quy cũng chỉ do chính mình tự tạo. Hồi tưởng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

318

lại những khi đấu tranh giành giật, mưu bá đồ vương, 
nay hốt nhiên thảy đều tan nhanh như sương sớm.

Đáng mừng thay, từ khi có đạo Phật đến nay, 
biết bao kẻ loạn thần nghịch tử phải run sợ, biết bao 
kẻ gian trá xấu xa phải khiếp đảm, khiến cho người 
người ngày càng hướng thiện, nhưng lắm kẻ dường 
như chẳng biết nhờ ai mà được sự tốt đẹp như thế. 
Bản thân tôi xem trong giáo pháp vĩ đại của đức Như 
Lai mà nhận biết được hết thảy những điều ấy. 

Trưng dẫn sự tích
QUẢ BÁO TỨC THỜI CỦA KẺ HỦY BÁNG GIÁO PHÁP

1

Quan Tư đồ thời Bắc Ngụy là Thôi Hạo,2 học 
nhiều biết rộng, tài trí hơn người, được Thái Vũ Đế3 
hết sức tin dùng, ưu ái. Nhưng ông vốn không tin 
Phật pháp, thường khuyên vua làm những việc hủy 
hoại giáo pháp, tiêu diệt Tăng-già. Ông thấy vợ là 
Quách thị tụng kinh Phật thì nổi giận đốt kinh. 

Thôi Hạo có 2 người em là Thôi Di và Thôi Mô, 
hết sức kính tín Tam bảo. Mỗi khi nhìn thấy tượng 
Phật, cho dù đang ở chỗ đất bùn cũng nhất định quỳ 
xuống lễ lạy. Thôi Hạo thấy vậy thì cười nhạo, hết lời 
bài xích. 
1 Trích từ sách Ngụy thư - 魏書. (Chú giải của soạn giả)
2 Thôi Hạo tên tự là Bá Uyên, quảng văn bác học, mưu trí hơn người, 

giữ nhiều chức vụ quan trọng thời Bắc Ngụy. Không rõ năm sinh của 
ông, nhưng mất vào năm 450. 

3 Tức Ngụy Thái Võ Đế, sinh năm 408 và mất năm 452. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

319

Về sau, Thôi Hạo vì liên quan trong việc chép 
quốc sử mà làm cho Vũ Đế nổi giận, nhốt vào cũi trên 
xe đưa ra thành phía nam, bị đánh đập tra tấn cực 
kỳ tàn khốc. Lại cho 10 người vệ sĩ cùng lúc tiểu tiện 
lên người ông, nhục nhã đau đớn, than khóc rất thê 
thảm, người đi đường ai nấy đều nghe thấy. Từ xưa 
đến nay, thân làm đến trọng thần chấp chính mà cuối 
cùng phải chịu khổ nhục đến như Thôi Hạo thật là 
chưa từng có. Toàn gia tộc họ Thôi bất luận già trẻ 
đều bị mang ra xử tử hình, chỉ riêng Thôi Di và Thôi 
Mô do không cùng chí hướng với Thôi Hạo nên đặc 
biệt được miễn tội.1 

Lời bàn

Sau khi Thái Vũ Đế hủy diệt Phật pháp, có vị sa 
môn là Đàm Thủy chống tích trượng đi thẳng vào 
hoàng cung. Thái Vũ Đế sai người bắt mang ra chém, 
nhưng đao chém không gây được thương tích gì cho 
ngài. Vua giận lắm, đích thân đến tận nơi rút đao 
chém, vị sa môn ấy cũng không hề hấn gì. Vua sai 
mang ném vào chuồng cọp. Cọp vừa nhìn thấy đại 
sư bỗng khiếp sợ nằm mọp xuống sát đất, bất động. 
Vua lại truyền đưa đạo sĩ Khấu Khiêm đến, bảo đi lại 
gần chuồng cọp. Cọp lập tức gầm lên, nhe răng muốn 
cắn. Vua kinh sợ, liền thỉnh Đại sư Đàm Thủy lên đại 

1 Về vụ án Thôi Hạo, không chỉ một họ Thôi bị tru diệt. Sách Ngụy thư (魏

書- sách viết về lịch sử thời Bắc Ngụy) ghi lại rằng: “Tháng 6 năm Chân 
Quân thứ 11 (450) tru diệt Thôi Hạo, họ Thôi ở Thanh Hà, họ Lư ở Phạm 
Dương, họ Quách ở Thái Nguyên, họ Liễu ở Hà Đông, là thân nhân với 
Thôi Hạo nên đều bị giết hết cả tộc.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

320

điện, lễ bái sám hối tội trước, xin hứa sẽ khôi phục lại 
Phật giáo.1

Than ôi! Các bậc thánh trong Tam giáo, vị nào 
cũng chỉ muốn giáo hóa con người đến chỗ hiền 
thiện mà thôi, lẽ nào lại có thể so sánh mà cho rằng 
chỗ lập giáo của mỗi đạo có sự hơn kém nhau? Tần 
Thủy Hoàng lầm tin mưu kế của Lý Tư, thực hiện chủ 
trương đốt hết sách vở, chôn sống Nho sĩ, rốt cùng bỏ 
mạng tại Sa Khâu, còn Lý Tư bị giết sạch cả họ. Các 
vua đời Đông Hán như Hoàn Đế, Linh Đế, đời Đường 
như Chiêu Tông, Tuyên Tông, đều do mê muội sủng 
ái tin lời bọn hoạn quan mà giết hại những bậc danh 
sĩ trong thiên hạ. Rốt cuộc những kẻ bày mưu đều 
gánh chịu tai họa mất mạng, các vua ấy thì chịu họa 
mất nước.2 

Ngụy Thái Vũ Đế mê muội nghe lời Thôi Hạo, 
phá chùa chiền, đốt kinh Phật, chưa được 3, 4 năm 
thì Thôi Hạo mang họa cả họ bị tru diệt, cha con 
Thái Vũ Đế đều chết không an ổn.3

Chu Vũ Đế lầm nghe theo lời Vệ Nguyên Tung 
mà hủy diệt giáo pháp, chưa quá 3, 4 năm thì Nguyên 
Tung bị giáng tội chết, Chu Vũ Đế mắc bệnh lạ, toàn 
thân nóng nảy như lửa đốt, rốt lại chỉ mới 36 tuổi đã 
bỏ mạng, trước giờ chết nhìn thấy vô số điều xấu ác 
thảm thương, thật không nỡ kể ra đây.4

1 Xem trong Bắc sơn lục -北山錄. (Chú giải của soạn giả)
2 Xem những điều này trong sách Tư trị thông giám -資治通鑒. (Chú 

giải của soạn giả)
3 Xem trong sách Ngụy thư - 魏書. (Chú giải của soạn giả)
4 Xem trong sách Chu thư - 周書. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

321

Đường Vũ Tông tin theo Triệu Quy Chân, Lý Đức 
Dụ, phá bỏ chùa chiền khắp nơi. Chưa được một năm, 
Quy Chân bị tội chết, Đức Dụ cũng bị đày đến chết tại 
Nhai Châu. Đường Vũ Tông thì chết lúc mới 32 tuổi, 
không con nối dõi.1

Các vua đời Ngũ quý,2 không ai tài trí hơn Chu 
Thế Tông, chỉ có điều là không biết tin kính Phật 
pháp, thậm chí về sau cho nấu chảy tượng Phật lấy 
đồng đúc tiền. Thế nên không quá 6 năm thì mất 
nước về tay Triệu Khuông Dận của Bắc Tống.3

Rốt cùng xem lại, nhà Tần hủy phá đạo Nho, chỉ 
sau 30 năm thì Nho giáo hưng thịnh trở lại; các triều 
Hán, Đường có những lúc khắt khe tàn hại các bậc 
danh sĩ trong thiên hạ, nhưng chẳng mấy năm sau 
thì giới sĩ phu cũng dần dần phát triển như trước. Đời 
Bắc Ngụy Thái Vũ Đế hủy phá Phật pháp, chỉ sau 7 
năm thì đạo Phật được khôi phục; đời Chu Vũ Đế 
hủy phá Phật pháp, chỉ sau 6 năm thì đạo Phật cũng 
được khôi phục; Đường Vũ Tông hủy phá Phật pháp, 
không quá một năm sau thì đạo Phật lại khôi phục; 
đó chẳng phải là ngửa mặt lên trời phun nước bọt, 
hóa ra tự làm dơ mặt mình đó sao? 

Lý Tư và Thôi Hạo là hai kẻ nặng tội nhất trong 
việc diệt Nho hủy Phật, nên ngay trong đời đã phải 
chịu quả báo diệt thân cực kỳ lạ lùng thảm khốc. Tống 
1 Xem trong sách Đường thư - 唐書. (Chú giải của soạn giả)
2 Ngũ quý: chỉ năm triều đại gồm Hậu Lương, Hậu Đường, Hậu Tấn, 

Hậu Hán và Hậu Chu. 
3 Xem trong sách Thông giám -通鉴. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

322

Huy Tông tuy làm việc sửa đổi chùa chiền Phật giáo 
thành đạo quán của Đạo giáo, nhưng chưa đến nỗi 
hủy diệt Chánh pháp, nên tự thân ông ta tuy chịu sự 
nhục nhã, nhưng vận nước vẫn được nối dài. Đó đều 
là những chuyện đời trước hết sức rõ ràng, có thể khảo 
chứng được. Nguyện cho người người trong thiên hạ 
đều có thể nhận hiểu được ý nghĩa của việc thực hành 
rộng khắp theo Tam giáo, người theo Nho giáo, kẻ theo 
Đạo giáo hay người tin Phật giáo, thảy đều thực hành 
theo lời dạy của đạo mình, đồng tâm hiệp lực trong 
việc giáo hóa, mang lại sự an ổn cho xã hội, không còn 
xung khắc báng bổ lẫn nhau. Được như thế quả thật là 
vô cùng may mắn cho tất cả chúng sinh. 

Phụ đính 2 mục hỏi đáp về tăng sĩ

Hỏi: Các vị tăng sĩ không bỏ công cày ruộng dệt 
vải, chỉ ngồi thọ hưởng cúng dường, thật là hao phí 
lương thực, vải vóc trong xã hội, như vậy mang lại 
những lợi ích gì? 

Đáp: Trong xã hội có rất nhiều hạng người không 
cày ruộng mà vẫn có cơm ăn, đâu chỉ riêng các vị tăng 
sĩ? Ví như các vị ấy không xuất gia, chẳng lẽ lại không 
tiêu tốn lương thực, vải vóc? Nếu tiêu tốn lương thực, 
vải vóc, liệu có nhất định phải do các vị ấy tự cày 
ruộng, dệt vải mà có chăng? Huống chi, nếu họ làm 
người thế tục thì chẳng phải chỉ một thân một mình, 
ắt còn phải có thêm vợ con quyến thuộc, tôi tớ giúp 
việc... nên sự tổn phí còn hơn gấp nhiều lần, sao có 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

323

thể so với cuộc sống tăng lữ chỉ một y một bát, rày 
đây mai đó giáo hóa người đời?

Người đời dùng da chồn lông cáo làm thành mão 
quan tôn quý; gấm vóc trang điểm làm thành y phục 
sang trọng; lên núi cao, xuống biển sâu tìm về đủ các 
món ngon vật lạ, mà những người thụ hưởng các thứ 
ấy, xét kỹ ra đều là những kẻ không cày mà có cơm 
ăn. Vậy thử hỏi những kẻ ấy là ai? Là tăng sĩ chăng? 
Là người thế tục chăng? 

Trong chốn thế tục, những hầu thiếp được yêu 
mến khi trang sức trên người thật chẳng tiếc gì châu 
ngọc quý báu; những đào hát diễn viên chốn cung 
đình cũng dùng toàn đai ngọc mũ vàng; hoặc như 
những sòng bạc thâu đêm suốt sáng hoang phí bạc 
tiền; hoặc những kẻ kết thành bè đảng ăn chơi, rượu 
thịt ê hề... Những kẻ không làm mà ăn như thế quả 
thật nhiều đến mức lấy xe mà chở, lấy đấu mà đong 
cũng không hết được, sao không nhắm đến bọn họ 
mà trừ khử, lại chỉ biết quy lỗi vào hàng tăng sĩ? 

Lẽ nào những kẻ phàm tục, xấu ác, hèn kém lại 
được thụ hưởng y phục gấm vóc, món ăn trân quý, 
còn bậc hiền nhân thấy thật tánh, rõ chân tâm lại 
không xứng đáng thọ dụng áo vải thô, cơm dưa muối 
hay sao? 

Tôi thường nghe lắm kẻ chuyên đi công kích người 
không đồng quan điểm với mình, thật không khỏi có 
chút bất bình. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

324

Hỏi: Xã hội ngày xưa có 4 thành phần là sĩ, nông, 
công, thương. Xã hội ngày nay lại thêm 2 thành phần 
nữa là tăng sĩ với đạo sĩ, thành cả thảy đến 6 thành 
phần. Một nhà làm ruộng mà đến sáu nhà ăn, một 
nhà sản xuất vật dụng mà đến sáu nhà dùng, như vậy 
làm sao khỏi đi đến chỗ nghèo đói rồi sinh ra trộm 
cắp khắp nơi?

Đáp: Nếu số người tiêu thụ lương thực giảm 
xuống, lúa thóc ắt không bán ra được, nông dân tất 
nhiên bị tổn hại. Nếu số người sử dụng vật dụng giảm 
đi, vật dụng làm ra không bán được, ắt công nhân 
cũng bị tổn hại. Cho nên, nguồn lợi của nông dân 
chính là ở chỗ có nhiều người tiêu thụ lúa thóc, nguồn 
lợi của công nhân chính là ở chỗ có nhiều người tiêu 
thụ vật dụng. 

Thử hỏi, những người ăn lúa thóc của nông dân, 
dùng vật dụng của công nhân làm ra, lại ngang nhiên 
mà lấy không của họ được chăng? Hay là phải bỏ 
tiền ra mua? Giá như không mua mà có thể lấy dùng, 
tất nhiên số ấy càng đông càng tai hại. Còn nếu như 
người dùng đều bỏ tiền mua mà vẫn cứ cho là gây hại 
cho xã hội, thì lẽ nào như các nhà buôn bán lớn, mỗi 
ngày bán ra hàng hóa trị giá cả ngàn nén bạc, cha mẹ 
vợ con họ nhìn thấy như thế lại phải đau đớn khóc lóc 
chăng? Những người thắc mắc như thế quả là cổ hủ, 
chẳng hiểu gì việc đời, thật không đáng để nói đến. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

325

GIÚP NGƯỜI KHẨN CẤP  
NHƯ CÁ MẮC CẠN;  

CỨU NGƯỜI NGUY NAN  
NHƯ CHIM BỊ LƯỚI SIẾT

Giảng rộng

Những khái niệm “nguy nan” với “khẩn cấp” mang 
ý nghĩa rất rộng, so với văn trước có nói “cứu người 
khi nguy nan” cũng đồng nghĩa. Tuy nhiên, trước là 
Đế Quân kể việc của ngài tự làm, còn ở đây là răn dạy, 
khuyên bảo người đời nên làm. Chữ “như” được dùng 
ở câu này mang 2 nghĩa. Một là dùng để so sánh hai sự 
việc tương tự nhau, hai là dùng để so sánh tâm ý cấp 
thiết trong hai trường hợp cũng giống nhau. 

Trưng dẫn sự tích

THOÁT NẠN, CỨU NGƯỜI

1

Triều Đông Tấn, trong khoảng niên hiệu Thái 
Nguyên,2 tại kinh thành Trường An có một người tên 
Trương Sùng, ngày thường vẫn luôn tin tưởng phụng 
sự Phật pháp. Từ sau khi Tuyên Chiêu Đế của nhà Tiền 

1Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả) 
Thuộc Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, kinh số 2122. Sách có 
100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. Xem chuyện này 
ở quyển 65, bắt đầu từ dòng thứ 4, trang 785, tờ b. Ở đây thuật lại nội 
dung, không trích nguyên văn. 

2 Niên hiệu Thái Nguyên kéo dài từ năm 376 đến năm 396.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

326

Tần là Phù Kiên bị Đông Tấn đánh bại, Trường An có 
đến hơn ngàn hộ dân lành muốn bỏ chạy về phương 
nam quy thuận Đông Tấn, bị quân binh trấn thủ biên 
giới bắt được, có ý muốn giết hết đàn ông, còn phụ nữ 
thì bắt giữ rồi bán đi. Khi ấy, Trương Sùng cũng bị bắt 
giữ, chân tay đều bị gông cùm, nửa người bị chôn sống 
trong đất, hôm sau dự tính sẽ cho bọn binh sĩ cưỡi ngựa 
chạy ngang dùng cung tên bắn chết, xem đó là trò vui. 

Trương Sùng nghĩ mình chắc chắn không thoát 
khỏi cái chết, chỉ biết đem hết lòng thành niệm danh 
hiệu Bồ Tát Quán Thế Âm. Khoảng nửa đêm, gông 
cùm bỗng tự mở, thân thể hốt nhiên bay vọt ra khỏi 
đất, liền nhân lúc đêm tối chạy trốn. Nhưng lúc ấy 
chân bị đau quá cơ hồ không chạy được, liền tiếp tục 
trì niệm danh hiệu Bồ Tát, thành tâm lễ bái, rồi đặt 
một tảng đá trước mặt mà phát nguyện rằng: “Nay tôi 
muốn vượt Trường giang về phía đông, đem nỗi oán 
hận này tố giác lên hoàng đế nhà Tấn, mong cứu thoát 
được hết những người đang bị giam giữ ở đây. Nếu 
tâm nguyện của tôi có thể thành tựu, xin cho tảng đá 
này vỡ ra làm đôi.” Khấn như vậy rồi, liền nhấc tảng 
đá lên mà thả rơi xuống đất. Quả nhiên, tảng đá vỡ 
đôi. Trương Sùng liền nỗ lực hết sức chạy về được đến 
kinh đô nhà Tấn, đem mọi việc trình lên Tấn đế. Tấn 
Đế sai quân đến giải cứu cho số người đang bị giam 
giữ; có một số phụ nữ đã bị bán đi, liền xuất tiền chuộc 
lại đưa về hết.



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

327

Lời bàn

Tự mình chưa thoát được mà đã khởi tâm muốn 
cứu thoát người khác, ấy là phát tâm của hàng Bồ Tát. 
Tâm nguyện của Trương Sùng vốn đã tương ưng với 
tâm nguyện của Bồ Tát Quán Thế Âm, nên sự cầu 
nguyện của ông đương nhiên phải được linh ứng. 

TỪ XA CỨU NẠN GIẢNG ĐƯỜNG SỤP ĐỔ 

1

Đời Bắc Chu, chùa Đại Truy Viễn ở kinh thành có vị 
tăng hiệu Tăng Thật, vốn họ Trình, quê ở Hàm Dương, là 
bậc chân tu đạo hạnh. Một hôm, vào lúc giữa trưa ngài bỗng 
lên lầu gióng chuông rất gấp, tụ tập chúng tăng, dặn tất cả 
đều phải chuẩn bị hương trầm. Mọi người mang hương 
trầm đến, thưa hỏi nguyên nhân, ngài liền dạy: “Trong giờ 
khắc này, tại Giang Nam ở chùa... có một giảng đường sắp 
bị sụp đổ, có thể đè chết cả ngàn người. Nếu mọi người ở 
đây đồng tâm trì niệm danh hiệu Bồ Tát Quán Thế Âm, 
có thể cứu được nạn ấy.” Chúng tăng vâng lời, cùng nhau 
niệm Phật hiệu, âm thanh vang rền cả vùng.

Mấy ngày sau có tin từ Giang Nam đến, quả nhiên 
đúng là trong giờ ngọ ngày hôm trước, có giảng đường 
tại Dương Châu đang tổ chức thuyết pháp, thính 
chúng ngồi chật bên trong đến cả ngàn người. Bỗng 
thấy từ hướng tây bắc có đám khói hương lạ bay đến, 

1 Trích từ sách Đường Cao tăng truyện - 唐高僧傳. (Chú giải của soạn 
giả) Chúng tôi lại tìm thấy câu chuyện này ở Tục Cao tăng truyện (續高
僧傳) do ngài Đạo Tuyên soạn vào đời Đường, được xếp vào Đại Chánh 
tân tu Đại tạng kinh, tập 50, kinh số 2060. Sách này có 30 quyển, xem 
chuyện này ở quyển 16, bắt đầu từ dòng 13, trang 558, tờ a. Ở đây kể lại 
nội dung, không phải trích nguyên văn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

328

cùng với tiếng nhạc trong trẻo ngân nga. Mây hương 
từ cửa phía bắc của giảng đường bay vào, rồi bay thẳng 
ra cửa phía nam. Người trong giảng đường lấy làm 
kinh dị, tất cả đều đổ xô chạy theo đám mây hương 
ấy mà ra khỏi giảng đường. Mọi người vừa ra hết thì 
giảng đường cũng vừa sụp đổ. Nhờ đó mà không ai bị 
thương tổn gì. 

Vua nhà Lương nghe biết chuyện này, ba lần 
xuống chiếu thỉnh ngài triều kiến nhưng ngài đều 
không đến. Niên hiệu Bảo Định năm thứ 3,1 vào ngày 
18 tháng 10, ngài thị tịch, trong triều ngoài nội ai ai 
cũng đều thương tiếc. 

Lời bàn

Một niệm chí thành có thể tạo ra khói hương, âm 
nhạc, chỉ trong chớp mắt đã đến được nơi xa ngàn 
dặm, từ đó có thể hiểu ra được ý nghĩa “tất cả đều do 
tâm tạo”. Thế thì sao có thể cho rằng việc tu phước cầu 
siêu thoát cho hương linh không thể trong một chớp 
mắt thông suốt chốn u minh địa phủ; rằng người 
niệm Phật cầu vãng sinh không thể trong một sát-na 
thẳng đến cảnh giới Tây phương Cực Lạc?

BỎ CHỨC QUAN, CỨU THUỘC CẤP

2

Triều Nam Tống, trong khoảng niên hiệu Chiêu 
Hưng, vùng Lư Lăng3 có người tên Chu Tất Đại, làm 

1 Tức là năm 563. 
2 Trích từ sách Tống sử - 宋史. (Chú giải của soạn giả)
3 Nay thuộc thành phố Cát An, tỉnh Giang Tây. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

329

quan ở Lâm An thuộc Chiết Giang, trong đó có một 
xưởng bào chế thuốc. Một hôm, kho chứa thuốc bị hỏa 
hoạn, cháy lan sang nhà dân chúng quanh đó. Người 
phụ trách giữ kho thuốc ấy, theo đúng luật phải bị xử 
tội chết. Chu Tất Đại gọi người ấy đến hỏi: “Nếu hỏa 
hoạn ấy là do lỗi của quan thì xử tội gì?” Người ấy đáp: 
“Bất quá cũng chỉ bị cách chức thôi.”

Chu Tất Đại liền nhận tội về mình, bị cách chức 
quan. Người kia nhờ đó thoát chết. 

Ít lâu sau, Chu Tất Đại đến thăm cha vợ, ông 
nghe việc Tất Đại bị cách chức, trong lòng giận lắm. 
Bấy giờ gặp lúc tuyết rơi rất nhiều, có đứa trẻ đang 
quét tuyết trong sân nhà, cha vợ ông nhìn thấy 
bỗng sực nhớ lại đêm qua nằm mộng thấy mình 
quét tuyết trong sân để nghênh đón quan Tể tướng, 
nhân đó mới giữ Tất Đại ở lại chơi, tiếp đãi trọng 
hậu.

Về sau, quả nhiên Tất Đại dự khảo thí khoa Bác 
học hoành từ1 trúng tuyển, ra làm quan thăng dần 
đến chức Tể tướng, được phong tước Ích Quốc công. 

Lời bàn

Tự mình có tội, người thế gian còn muốn đổ vạ 
cho người khác, huống chi tội của người khác lại 
khẳng khái nhận lấy về mình, đến nỗi phải mất chức 
quan? Độ lượng của quan Tể tướng quả thật rộng sâu 
không thể đo lường! 

1  Bác học hoành từ (博學宏辭): tên một khoa thi có từ đời Đường, 
được tổ chức để chọn người học rộng, văn chương quảng bác. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

330

GIÚP NGƯỜI CHUỘC TỘI ĐƯỢC SINH CON

1

Vào đời Minh, huyện Quảng Bình thuộc tỉnh Hà 
Bắc có người tên Trương Tú, nhà nghèo lại không có 
con. Trương Tú đặt một cái bình đất trong nhà, tiền 
dành dụm được đều cho vào đó, trải qua 10 năm thì 
vừa đầy bình. 

Có người hàng xóm của ông sinh được 3 đứa con 
còn nhỏ, vi phạm pháp luật, buộc phải bán người vợ 
đi để lấy tiền chuộc tội.2 Trương Tú biết chuyện, sợ 
người mẹ bị bán đi ắt 3 đứa con nhỏ không người 
chăm sóc, liền mang hết số tiền dành dụm của mình 
ra chuộc tội cho người kia. Vì số tiền ấy vẫn còn thiếu, 
nên vợ ông liền mang cả chiếc trâm cài đầu của bà 
bán đi để thêm vào cho đủ. 

Đêm ấy, Trương Tú mộng thấy có vị thần bế một 
đứa bé kháu khỉnh đến trao cho ông. Sau đó vợ ông 
liền có thai, sinh được con trai đặt tên là Trương Quốc 
Ngạn. Quốc Ngạn về sau làm quan đến chức Hình bộ 
Thượng thư. Hai người cháu là Trương Ngã Tục và 
Trương Ngã Thằng sau cũng đều làm đến các chức 
quan Bố chính sử và Án sát sử. 

Lời bàn

Thương yêu con người khác, cuối cùng tự mình 
sinh được quý tử. Như vậy có thể biết được rằng nếu 

1 Trích từ sách Ý hành lục - 懿行錄. (Chú giải của soạn giả)
2 Trong xã hội phong kiến ngày xưa, cha mẹ có quyền bán con, chồng 

có quyền bán vợ. Người bỏ tiền mua về xem như có toàn quyền đối 
với người bị mua, được pháp luật bảo vệ quyền sở hữu đó. Đây cũng 
có thể xem là một hình thức nô lệ cổ xưa. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

331

làm hại con cái người khác thì sẽ phải nhận lãnh kết 
quả như thế nào. 

XÓT THƯƠNG TRẺ MỒ CÔI, 
GIÚP ĐỠ NGƯỜI GÓA BỤA

Giảng rộng

Mồ côi, tức những trẻ không còn cha mẹ; góa bụa, 
tức phụ nữ không may mất chồng. Hai đối tượng này 
đều đơn chiếc yếu đuối, thường dễ bị người đời xem 
thường, khinh rẻ. Nếu như không xót thương, giúp 
đỡ những kẻ ấy, quả thật là không có lòng trắc ẩn, 
liệu có thể xứng đáng làm người chăng? Dù sức mình 
không thể giúp đỡ, cũng nên thường khởi tâm niệm 
thương xót muốn giúp đỡ. Nếu sức mình có thể giúp 
đỡ, nên hết lòng tận lực mà thực sự ra tay giúp đỡ. 

Thương xót giúp đỡ, không nhất thiết phải là 
chu cấp tiền bạc. Có thể là chỉ bày những điều chưa 
biết, dạy dỗ những điều chưa làm được, răn nhắc 
những điều không nên làm, thậm chí có thể là giúp 
người vượt qua hoạn nạn, giải trừ những việc rối 
rắm, hoặc vì người mà làm rõ những sự oan uổng, 
những việc như thế cũng đều là xót thương giúp 
đỡ. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

332

Trưng dẫn sự tích

GIÚP MẸ GÓA CON CÔI VỀ TẬN QUÊ NHÀ

1

Đời Bắc Tống, khi Phạm Văn Chánh2 đang làm tri 
phủ ở Việt châu, thuộc tỉnh Chiết Giang, có người tên 
Tôn Cư Trung chết trong lúc đang làm việc cho nha 
môn. Nhà ấy nghèo túng, con còn thơ ấu, thật khó 
khăn trong việc đưa về quê cũ. Phạm Văn Chánh liền 
bỏ tiền ra thuê thuyền, lại phái một viên chức đi theo 
đưa linh cữu về tận quê nhà. Trước khi thuyền đi, ông 
lại làm một bài thơ trao cho viên chức đi theo ấy và 
dặn rằng: “Khi qua các quan ải trên sông, cứ đưa bài 
thơ này cho họ xem là được.”

Nội dung bài thơ ấy như sau:

十口相依泛巨川, 

來時暖熱去淒然; 

關津不用詢名氏, 

此是孤兒寡婦船。

Thập khẩu tương y phiếm cự xuyên, 
Lai thời noãn nhiệt, khứ thê nhiên. 
Quan tân bất dụng tuân danh thị, 
Thử thị cô nhi quả phụ thuyền. 

1 Trích từ sách Ngôn hành lục - 言行錄. (Chú giải của soạn giả)
2 Phạm Văn Chánh: Phạm Trọng Yêm, thụy Văn Chánh. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

333

Dịch nghĩa:

Mười người cùng nương tựa lẫn nhau,  
nổi trôi trên dòng sông lớn. 

Ngày đi sao ấm áp,  
ngày về thật lạnh lẽo thê lương. 

Quan ải các vị không cần phải hỏi  
tên họ người trên thuyền, 

Đây là thuyền của bà mẹ góa  
với đứa con mồ côi. 

Dịch thơ:

Nước lớn thuyền trôi, người nương nhau. 
Ngày đi ấm áp, về thương đau. 
Quan ải cần chi tra xét nữa, 
Đây thuyền mẹ góa với con côi!

Nhờ đó mà người trong nhà ấy đều được an toàn 
về đến quê hương. 

Lời bàn

Mẹ góa con côi xưa nay vẫn thường bị người ta 
xem thường, khinh dễ. Giúp yếu trừ bạo, tất cả đều là 
dựa vào lòng nhân ái. 

VÌ CHỦ NUÔI CON MỒ CÔI

1

Vào đời Minh, có người tên Lý Tung, vợ làm vú 
nuôi cho nhà họ Cung. Vợ ông chết, đứa trẻ con nhà 
họ Cung tên Cung Tích Tước vừa lên 5 tuổi lại mất 

1 Trích từ sách Ý hành lục - 懿行錄. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

334

cha. Gia nhân trong nhà họ Cung khi ấy có ý muốn 
giết Tích Tước để chiếm đoạt gia sản chia nhau. Lý 
Tung biết chuyện, đang đêm liền cõng Cung Tích 
Tước đi trốn. Chạy ra đến cửa thành vẫn còn đang 
đóng vì còn quá sớm, Lý Tung quỳ xuống kêu khóc. 
Viên quan giữ cửa thành thương xót, mở cửa cho ra. 
Lý Tung chạy suốt 5 ngày đêm trong tuyết lạnh, đến 
được nhà người cậu của Tích Tước là Trầm Triệu. 

Trầm Triệu thấy cả vợ chồng Lý Tung đều có ơn 
nuôi dưỡng, hết sức bảo vệ cháu mình nên vô cùng 
cảm động, đối đãi với Lý Tung như người nhà. Những 
người giúp việc cho nhà họ Trầm đều giao cho Lý 
Tung cai quản, sai khiến, lại chẳng bao giờ để cho ông 
phải dùng những món cơm thừa canh cặn như hạng 
tôi tớ. Nhưng Lý Tung trước sau vẫn giữ đúng bổn 
phận người giúp việc. 

Về sau, Cung Tích Tước thi đỗ tiến sĩ, không một 
lúc nào dám quên việc báo đáp ân đức của Lý Tung, 
nhưng Lý Tung vẫn ngày ngày mặc áo ngắn, nỗ lực 
làm việc cực nhọc, không khác với lúc gia cảnh còn 
bần hàn. Sau khi Lý Tung qua đời, Cung Tích Tước 
có lời dặn lại con cháu mình phải đời đời nối nhau 
thờ phụng cúng tế vợ chồng Lý Tung, không được bỏ 
phế. 

Lời bàn

Như muốn báo đáp ơn sâu của Lý Tung, nên làm 
nhiều việc phước đức mà hồi hướng cầu siêu thoát 
cho ông, ắt là ông sẽ thực sự được lợi ích. Bằng như 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

335

nói rằng chỉ lo việc cúng tế, thì việc ông có được thọ 
hưởng sự cúng tế ấy hay không, rốt cuộc cũng không 
nói chắc được. Tuy nhiên, cái biết của người thế tục 
thì bất quá cũng chỉ đến như thế mà thôi. Ví như 
đứa trẻ còn quá nhỏ, trong cơn giận dữ dù có hết sức 
muốn biểu lộ cũng chỉ biết la hét khóc lóc mà thôi. 
Ngoài việc la hét khóc lóc ra, đứa trẻ ấy nào có biết 
làm gì khác hơn?

CƯỠNG BỨC NGƯỜI CHỊU QUẢ BÁO TỨC THỜI

1

Đời nhà Minh, vào năm cuối niên hiệu Sùng 
Trinh,2 vùng Ngô Giang thuộc tỉnh Giang Tô có 
người tên Trương Sĩ Bách, mất sớm, để lại người vợ 
họ Trần có nhan sắc xinh đẹp, tuổi còn trẻ, quyết 
thủ tiết thờ chồng. 

Người anh của Sĩ Bách là Trương Sĩ Tùng mưu 
tính việc đem bán cô em dâu họ Trần này về làm vợ lẽ 
cho một tên hào phú đồng hương tên là Từ Hồng. Sĩ 
Tùng biết Trần thị không thuận theo ý mình, bèn lập 
kế bắt sống mang lên thuyền giao cho Từ Hồng. Trần 
thị kêu la to tiếng, Từ Hồng sợ không dám xúc phạm. 

Người cha của Trần thị là Trần Tuấn liền viết cáo 
trạng tố cáo lên quan huyện. Quan huyện là Chương 
Nhật Sí đang nghỉ trên gác, không thèm dậy. Trần 
Tuấn tiếp tục viết cáo trạng, lần này dâng lên quan 
Trực Chỉ3 là Lộ Chấn Phi. Từ Hồng liền mang tiền hối 
1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1644, đời Minh Tư Tông. 
3 Trực Chỉ (直指): một chức quan có từ đời nhà Hán, được triều đình 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

336

lộ cho viên chức phụ trách vụ việc. Tên này liền dối 
trá báo lên quan Trực Chỉ là đã xem xét sự việc rồi, 
thấy không đúng như trong cáo trạng trình bày. Hắn 
ta lại vu vạ cho Trần thị là nhục mạ chồng, xử theo tội 
ấy bắt giam vào ngục. 

Trần thị oan ức nuốt lệ, tuyệt thực suốt 3 ngày. 
Vừa may gặp lúc có một viên chức họ Lý vừa mới 
đến, nghe biết oan tình, liền đưa Trần thị đến gặp 
quan Trực Chỉ Lộ Chấn Phi. Trần thị khóc lóc trình 
bày rõ sự việc oan khuất của mình, vừa kể xong liền 
tự vẫn ngay tại đó, chết không nhắm mắt. Lộ Chấn 
Phi từ án đường bước xuống, đến trước thi thể Trần 
thị chấp tay cung kính thi lễ, hứa sẽ làm rõ vụ việc 
này. Khi ấy, đôi mắt Trần thị mới từ từ nhắm lại. 

Ngay trong hôm đó, Lộ Chấn Phi viết một bản 
tấu sớ gửi lên triều đình, báo rõ mọi việc. Triều đình 
lập tức ban lệnh xử tử Trương Sĩ Tùng và Từ Hồng. 
Các đồng phạm liên quan đều tùy theo tội nặng nhẹ 
mà trừng phạt. Quan huyện Chương Nhật Sí lập tức 
bị cách chức, trên đường đi thuyền về quận phủ bàn 
giao, bỗng nghe trong thuyền vang rền những âm 
thanh của ma quỷ, qua hôm sau thì chết. Viên chức 
trước đây nhận hối lộ của Từ Hồng vu tội cho Trần 
thị, bỗng nhiên mắc bệnh rồi cấm khẩu, từ đó suốt 
đời không nói năng gì được nữa. 

giao cho việc tuần sát các địa phương, thẩm tra xử lý các vụ việc sai 
phạm. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

337

Lời bàn

Câu chuyện này về sau có người đưa vào nội dung 
của một bài vãn ca,1 người người đều cảm động, cho 
rằng việc báo ứng quả là chỉ ngay trước mắt thôi. 

KÍNH TRỌNG NGƯỜI GIÀ, 
THƯƠNG KẺ NGHÈO KHÓ

Giảng rộng
Già yếu là chuyện tất nhiên phải đến, không ai 

tránh khỏi, nhưng quả là thực trạng đáng thương 
nhất. Người già rồi thì tóc bạc, răng rụng, thân thể 
gầy yếu da bọc lấy xương. Gân mạch thì nổi rõ chằng 
chịt trên da, lưng khòm cong như cánh cung, mọi việc 
đã qua đều không thể nhớ lại hết được. Đã vậy lại 
thêm mắt mờ tai điếc, mỗi lúc đứng lên ngồi xuống 
đều phải nhờ cậy người khác dìu đỡ. Bởi thế, nhìn 
thấy người già nên sinh lòng kính trọng, không nên 
sinh lòng chán ghét. Nếu thấy người già yếu mà sinh 
lòng chán ghét không tôn kính, nên biết rằng chỉ 
trong chớp mắt thôi, bản thân ta rồi cũng sẽ già yếu. 
Lại nếu như thấy người già mà sinh lòng chán ghét 
không tôn kính, chỉ e tự mình không sống được đến 
tuổi già!

Thương thay cho những người nghèo khó! Người 
ta ai cũng muốn ăn ngon mặc đẹp, mà riêng họ phải 
1 Vãn ca: bài hát được hát trong các đám tang, thường để tỏ lòng thương 

tiếc người đã chết. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

338

thường chịu cảnh đói thiếu, rét lạnh. Người ta ai 
cũng muốn được vừa lòng thích ý, mà riêng họ phải 
thường chịu cảnh khốn khổ. Tuy rằng nguyên nhân 
của sự nghèo đói phần lớn cũng do nghiệp báo đời 
trước của người ấy tự tạo, nhưng nếu như ta có khả 
năng cứu giúp mà lại không ra tay cứu giúp, chẳng 
phải là dạy cho con cháu sau này không biết thương 
yêu nhau đó sao? Chu cấp cho người đói thiếu khốn 
cùng, đó là xót thương cảnh ngộ trước mắt của người. 
Khuyên người tùy khả năng thực hành bố thí, đó là từ 
bi thương xót đến đời sau của người. 

Trưng dẫn sự tích

TRÂU HẠI CHẾT BA NGƯỜI

1

Vào thời đức Phật còn tại thế, có một thương gia 
tên là Phất-già-sa, một hôm đi vào thành La Duyệt, 
vừa vào bên trong cửa thành thì bị một con trâu cái 
húc chết. Người chủ có trâu sợ quá, gấp rút bán con 
trâu. Người mua trâu trong lúc dắt trâu đi uống nước 
thì bị nó từ phía sau húc tới, mất mạng. Gia quyến 
người ấy giận quá, giết chết con trâu, làm thịt đem 
bán. Có một nông dân mua cái đầu trâu mang về, trên 
đường tình cờ đi ngang một cây lớn thì dừng lại nghỉ 

1 Trích từ kinh Pháp cú dụ - 法句喻經. (Chú giải của soạn giả) Trong 
Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh kinh này có tên là Pháp cú thí dụ kinh 
(法句譬喻經), được xếp vào tập 4, kinh số 211, do hai ngài Pháp Cự 
và Pháp Lập dịch vào đời Tấn, tổng cộng có 4 quyển. Câu chuyện 
này được tìm thấy ở quyển 1, phẩm Ngôn ngữ - thứ 8, bắt đầu từ 
dòng thứ 23, trang 582, tờ a. Nội dung ở đây được kể lại, không phải 
trích nguyên văn kinh. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

339

ngơi, treo cái đầu trâu lên cành cây. Vừa ngồi nghỉ mệt 
trong chốc lát thì bất ngờ sợi dây buộc bị đứt, đầu trâu 
rơi xuống, người ấy liền bị sừng trâu đâm chết.

Bấy giờ, vua Bình Sa nghe biết mọi chuyện lấy 
làm lạ, liền đến thưa hỏi đức Phật. Phật dạy: “Thuở 
xưa có 3 người thương nhân, cùng thuê phòng trọ ở 
nhà một bà lão. Ba người này thấy bà già yếu cô độc, 
cho rằng không có sức làm gì được mình, bèn nhân 
lúc bà vắng nhà liền bỏ đi mà không trả tiền thuê 
phòng trọ. Bà lão biết chuyện lập tức đuổi theo kịp, 
ba người lại to tiếng mắng rằng: ‘Bọn ta đã trả tiền 
trước rồi, sao giờ còn theo đòi?’ Bà lão chẳng làm gì 
được, chỉ biết ôm mối hận thấu xương quay về, thề 
độc rằng đời sau gặp lại sẽ giết chết cả ba người mới 
hả giận. Bà lão thuở đó, nay chính là con trâu cái. Ba 
người thương nhân thuở đó, nay chính là Phất-già-sa 
với hai người kia, trong một ngày cùng bị giết chết 
bởi con trâu ấy.”

Lời bàn

Đó thật là đã già lại còn nghèo khó. Bọn ông Phất-
già-sa... ba người ấy chính là đã khinh thường người 
già yếu, lại cũng không biết thương người nghèo khó. 
Đến lúc đủ nhân duyên gặp nhau, nếu như món nợ 
cũ không trả thì còn đợi đến bao giờ? 

NGƯỜI CHẾT CỨU LỬA

1

Vào đời Thanh, ở Hàng châu có người tên Viên 
1 Chuyện này soạn giả được nghe từ chính người trong chuyện. (Chú 

giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

340

Ngọ Quỳ, tên húy là Tư, bình sinh ưa thích làm 
việc bố thí. Gặp khi có loạn Tam phiên,1 vùng Chiết 
Giang rất nhiều phụ nữ bị bắt giam giữ, Viên Ngọ 
Quỳ từng dốc hết tiền bạc để chuộc nhiều người ra. 
Ông cũng thường cho khắc in và lưu truyền những 
bài thuốc hay để trị bệnh, cùng với những câu cách 
ngôn nói về nhân quả để khuyên người đời bỏ ác 
làm lành. 

Vào niên hiệu Khang Hy năm thứ 5,2 có người hầu 
gái của Viên Ngọ Quỳ lo việc pha trà, chứa than trong 
một cái thùng gỗ. Có cục than chưa tắt hẳn, lửa lan dần 
ra cả thùng. Thùng than lại đặt bên một giường gỗ trên 
gác cao, rất ít người lui tới chỗ ấy. Viên Ngọ Quỳ tuy có 
người con gái đang bị bệnh nằm trong phòng chỉ cách 
đó một bức tường, nhưng không hề hay biết. Khi ấy, 
người con gái này bỗng nhiên nhìn thấy một cụ bà đã 
chết hiện ra ngay giữa ban ngày, dùng móng tay khều 
vào mặt cô. Cô gái kinh sợ quá, kêu thét vang trời. Nhờ 
đó, người trong nhà mới vội vã kéo nhau chạy lên thì 
nhìn thấy cái thùng gỗ đã cháy thành tro, giường gỗ 
bên cạnh đã cháy hết một nửa, thế lửa đang bốc lên 
ngày càng lan rộng ra. Mọi người phải cùng nhau tận 
lực mới kịp thời dập tắt được ngọn lửa.

Cụ bà đã chết hiện hình hôm ấy vốn trước đây khi 
tìm đến nhà Viên Ngọ Quỳ thì đã 60 tuổi. Viên Ngọ Quỳ 
thấy bà không con cái nên dùng lời an ủi, cho trú ngụ 

1 Chỉ ba phiên vương làm phản thời ấy là Ngô Tam Quế, Thượng Khả 
Hỷ (và con là Thượng Chi Tín) cùng với Cảnh Tinh Trung. Cuộc chiến 
tranh này xảy ra trong khoảng năm 1673 đến năm 1681.

2 Tức là năm 1666. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

341

trong nhà mình. Cụ bà ở lại được mấy năm thì người 
chồng của bà tìm đến, Viên Ngọ Quỳ cũng thu nhận cho 
ở trong nhà nuôi dưỡng. Hai vợ chồng này vì thế hết sức 
biết ơn Viên Ngọ Quỳ. Cả hai người đều sống cho đến 
khoảng 80 tuổi mới qua đời. 

Những người biết chuyện này đều cho rằng cụ bà 
đã hiện hình giúp họ Viên thoát nạn cháy nhà, đó là 
để báo đáp ân đức của Viên Ngọ Quỳ. 

Lời bàn

Những trường hợp này là già yếu lại thêm nghèo 
khó. Đã thương người già, lại xót người nghèo, giúp 
cho cả hai vợ chồng người kia đều được chu cấp đầy 
đủ, âm đức như thế chẳng phải là to lớn lắm sao?

CHU CẤP CƠM ĂN ÁO MẶC  
CHO NGƯỜI LỠ ĐƯỜNG  

ĐÓI RÉT

Giảng rộng

Người lỡ đường đói rét không giống như người 
nghèo khổ khốn cùng nhưng vẫn đang được ở tại nhà 
mình. Nếu không phải là những kẻ ngụ cư nơi đất 
khách, lương tiền đã hết, ắt cũng là người gặp phải 
hoạn nạn khó khăn đang hết sức cần đến sự giúp đỡ. 
Những người như vậy là đang nằm trong hoàn cảnh 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

342

nếu được giúp cho cơm ăn áo mặc thì sống, bằng 
không được giúp ắt phải chết. Ví như có thể vì họ mà 
chu cấp giúp đỡ thì tuy giá trị vật chất giúp đỡ là giới 
hạn, nhưng ân đức ấy quả thật vô cùng. 

Trưng dẫn sự tích

LIỀU MẠNG TRẢ ƠN CỨU ĐÓI

1
 

Vào đời Xuân Thu Chiến Quốc, Triệu Tuyên Tử2 
làm quan nước Tấn, có lần đi săn ở núi Thủ Dương, 
bỗng nhìn thấy dưới bóng mát cây dâu có một người 
đói lả nằm thoi thóp, hỏi ra đã 3 ngày không có gì 
ăn. Tuyên Tử liền mang thức ăn cho ăn. Người ấy ăn 
xong, chừa lại một nửa phần thức ăn. Tuyên Tử thấy 
vậy hỏi, người ấy đáp rằng: “Xin dành phần này cho 
mẹ già.” Tuyên Tử liền bảo người ấy cứ ăn hết, rồi 
đưa tặng một giỏ thức ăn với thịt để mang về. 

Về sau, Tấn Linh Công muốn giết Triệu Tuyên 
Tử,3 cho quân giáp sĩ phục sẵn trong cung, đợi Triệu 
Tuyên Tử vào thì vây giết. Tuyên Tử cô thế lâm nguy, 
sắp bị giết. Bỗng nhiên có một người xông vào, liều 
mạng múa giáo đánh giúp, cứu Tuyên Tử thoát chết. 

Tuyên Tử hỏi tên, người ấy đáp: “Tôi là người sắp 
chết đói nằm dưới gốc dâu năm xưa.” Lại muốn hỏi 
cho rõ tên họ, nơi ở, người ấy không đáp mà bỏ đi. 
1 Trích từ sách Tả truyện - 左傳. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức Triệu Thuẫn. 
3 Tấn Linh Công ham mê tửu sắc, Triệu Tuyên Tử (tức Triệu Thuẫn) 

nhiều lần thẳng thắn can ngăn nên vua căm ghét, nhiều lần muốn 
giết Triệu Tuyên Tử nhưng đều không thành. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

343

Sau có người biết được nói rằng: “Người ấy tên Linh 
Chiếp.”

Lời bàn

Làm ơn cho người một bữa ăn, nhờ đó mà được 
cứu sống; tặng người một manh áo, liền được niệm 
tình tha chết.1 Ai dám xem thường cho rằng giúp 
cơm áo đó, chẳng qua chỉ là việc giúp kẻ đói rét giữa 
đường mà thôi sao? 

MAU SINH QUÝ TỬ

2

Thân phụ của Phùng Trác Am ngày thường luôn 
vui vẻ ưa thích làm nhiều việc thiện. Một hôm giữa 
mùa đông, sáng sớm ông ra đường bỗng gặp một 
người té ngã nằm ngất trong tuyết lạnh, sờ vào thấy 
đã tê cứng nửa người. Ông liền cởi áo ấm lông cừu 
của mình mặc vào cho người ấy, đưa về cho ăn uống 
đầy đủ, lo lắng chu đáo mọi bề. 

Không lâu sau, ông nằm mộng thấy Đông Nhạc 
Đế hiện đến bảo rằng: “Số mạng của ông vốn dĩ 
không có con, nay nhờ cứu sống mạng người, do lòng 

1 Tặng người một manh áo, liền được niệm tình tha chết: Cũng vào thời 
Chiến quốc, quan đại phu nước Ngụy là Tu Cổ từng vu cáo hãm hại Phạm 
Thư, cho là tư thông với nước Tề. Phạm Thư bị bức hại phải giả chết rồi 
trốn sang nước Tần, đổi tên là Trương Lộc. Nước Tần tin dùng Trương Lộc 
làm Tướng quốc. Sau Tu Cổ có việc sang nước Tần, Phạm Thư vờ mặc áo 
cũ rách đến xin gặp. Tu Cổ thấy mặc áo cũ rách thì thương xót, lập tức sai 
người mang ra tặng một bộ y phục. Đến khi biết được Phạm Thư bây giờ 
chính là Tướng quốc nước Tần, Tu Cổ hết sức kinh hãi, quyết định phen 
này chắc chắn không thể thoát chết. Không ngờ Phạm Thư cảm động 
việc Tu Cổ có lòng nhân từ tặng áo nên khoan thứ, tha chết cho Tu Cổ.

2 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

344

thành đó mà Ngọc Đế đặc biệt có lệnh cho Hàn Kỳ1 
đến làm con trai nhà ông.” 

Sau đó liền sinh được con trai, nhân nơi giấc mộng 
mà đặt tên là Phùng Kỳ,2 sau mới lấy tên hiệu là Trác 
Am. 

Phùng Kỳ từ thuở thiếu niên đã tài trí hơn người, 
20 tuổi được liệt vào hàng văn sĩ tài danh, 36 tuổi thì 
đã phụ tá cho quan Tể tướng.3 

Lời bàn

Ở quê tôi trước đây cũng có tổ chức một hội Đồng 
Thiện, ngoài việc giúp đỡ tiền bạc, lương thực cho 
những người cùng khổ, mỗi mùa đông chúng tôi đều 
mua rất nhiều chăn bông cũ để giúp cho những người 
thiếu thốn chăn mền. Hội này ban đầu do Viên Ngọ 
Quỳ người Chiết Giang đề xướng thành lập. Sau Viên 
Ngọ Quỳ trở về Chiết Giang, bọn chúng tôi vẫn theo 
nếp cũ mà làm, chỉ riêng nhóm ông Cao Điện Cửu có 
một số người không tham gia nữa mà thôi.

1 Hàn Kỳ (1008-1075) vốn là một vị Tể tướng có tài văn võ song toàn vào 
đời Tống. 

2 Phùng Kỳ sinh năm 1558, đến năm 18 tuổi (1576) đã đỗ đầu khoa thi 
Hương vùng Sơn Đông, sang năm sau (1577) lại đỗ tiếp Tiến sĩ. Ông 
từng làm đến các chức quan như Lễ bộ hữu thị lang, Lễ bộ thượng 
thư...

3 Tức là chức quan Lễ bộ hữu thị lang, phụ tá cho quan Thượng thư. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

345

GIÚP QUAN QUÁCH 
 CHO NHÀ NGHÈO KHÓ  
ĐỂ THI HÀI NGƯỜI CHẾT  

ĐƯỢC ẤM CÚNG

Giảng rộng

Máu mủ, thịt xương... một đãy da. 
Điên đảo mê lầm nhận: thân ta. 
Tắt hơi mới biết toàn hư ngụy, 
Bao nhiêu xú uế thảy bày ra. 

Đó chẳng qua cũng chỉ là chỗ tâm bệnh hết sức 
thông thường của phần lớn người đời. 

Như gặp người có hoàn cảnh bất hạnh, gia đình 
cùng khốn, không có tiền bạc lo việc an táng người 
đã chết, hoặc phải để lại qua 3 ngày, hoặc 5 ngày, cho 
đến 6 tháng, 7 tháng, hình hài thối rửa chẳng còn gì, 
đến mức người thấy nghe đều không sao chịu nổi... 
nếu có thể giúp cho họ một cỗ áo quan, giúp đỡ chi 
phí để an táng thi hài người chết, như vậy đâu phải 
chỉ riêng người chết thực sự hàm ân kết cỏ ngậm vành 
mà thôi sao? Xét như tâm niệm an táng thi hài người 
chết, phàm bất kỳ ai nghe biết đến sự việc ắt cũng đều 
nên thay người mà lo việc chôn cất. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

346

Trưng dẫn sự tích

MAI TÁNG HÀI CỐT, HƯỞNG QUẢ TỨC THÌ

1

Đời Nguyên, ở Hội Kê thuộc tỉnh Chiết Giang 
có người tên Đường Giác, nhà nghèo khó, nhận dạy 
học trò để sinh sống. Năm Mậu Dần,2 tướng lãnh 
nhà Nguyên khai quật lăng tẩm họ Triệu (hoàng gia 
triều Tống), di cốt đứt đoạn vứt bỏ trong chỗ rậm rạp 
hoang dã. Đường Giác biết việc ấy hết sức đau lòng, 
liền gom hết tiền bạc trong nhà được một ít, mua rượu 
thịt mời bọn thiếu niên trong làng cùng ăn uống. Đợi 
khi cả bọn đều say sưa, mới bí mật nhờ chúng chôn 
lấp hài cốt họ Triệu. Cả bọn đều nghe theo. Sau khi 
làm được việc nghĩa như thế, tên tuổi của Đường Giác 
được rất nhiều người biết đến. 

Sang năm sau Kỷ Mão,3 vào ngày 17 tháng giêng, 
Đường Giác đang ngồi bỗng dưng chết giấc. Hồi lâu 
sống lại, kể chuyện vừa rồi đi đến một ngôi bảo điện, 
trên điện có một người đội vương miện, bước xuống 
chào nói: “Nhờ ơn ông chôn lấp hài cốt, sẽ báo đáp ân 
đức. Ông số mệnh kém lắm, nghèo khổ không có vợ 
con, nay lòng trung nghĩa cảm động thấu trời, Ngọc 
Đế truyền ban cho ông sẽ thành gia thất, sinh được 3 
người con, ruộng đất được 300 mẫu.” Đường Giác bái 
tạ lui ra, liền giật mình sống lại. 
1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1278. 
3 Tức là năm 1279. Bản gỗ khắc chỗ này là乙卯 - Ất Mão, nhầm chữ 

己 (kỷ) thành chữ ất (乙). Vì năm trước là Mậu Dần nên năm tiếp 
theo tất nhiên phải là Kỷ Mão. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

347

Không lâu sau bỗng có Viên Tuấn Trai đến Hội Kê 
tìm thầy dạy cho con, vừa xuống xe liền gặp người giới 
thiệu Đường Giác. Viên Tuấn Trai được biết Đường 
Giác trước đây từng nổi tiếng làm việc nghĩa nên đặc 
biệt hết sức kính lễ. Sau đó liền đứng ra lo việc hôn 
nhân, giúp Đường Giác kết hôn với một người con gái 
của Quốc công, được thừa kế ruộng đất vua ban. Mọi 
chi phí tốn kém đều do Viên Tuấn Trai bỏ ra lo liệu. 
Sau Đường Giác sinh được 3 người con trai, quả đúng 
như lời thần báo trước. 

Lời bàn

Niên hiệu Sùng Ninh năm thứ 31 triều Bắc Tống, 
có chiếu chỉ của triều đình yêu cầu tất cả các châu 
huyện đều phải chọn chỗ đất cao thoáng không canh 
tác được trong địa phương mình để lập thành khu 
mai táng công cộng, gọi là Lậu trạch viên.2 Những hài 
cốt không thân nhân trước đây được gửi gắm nơi chùa 
chiền, đạo quán, giờ cũng quy tập về chôn trong đất 
này. Ngoài ra, triều đình cũng cho kiến lập Tăng xá 
để lo việc tế cúng, cầu siêu độ cho các vong linh trong 
địa phương. Đến niên hiệu Hồng Vũ triều Minh,3 
cũng có sắc chỉ của triều đình yêu cầu thực hiện như 
trên, lại có chế định thành điều lệnh rõ ràng. 

1 Tức là năm 1104, thuộc đời Tống Huy Tông. 
2 Theo quy định của triều đình, khu đất Lậu trạch viên (漏澤園) này 

dùng để mai táng những kẻ chết vô thừa nhận, không thân thích, 
hoặc những người nghèo khổ đến mức không có tiền chôn cất thân 
nhân. Chi phí mai táng những trường hợp này do quan địa phương 
xuất công quỹ để lo liệu. 

3 Tức là từ năm 1368 đến năm 1398, đời Minh Thái Tổ. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

348

Tôi cũng từng thấy bên trong thành Tô Châu,1 
ở góc phía tây bắc có lập 2 gian thạch thất, hết sức 
kiên cố, mỗi gian đều có ô cửa mở đường kính chừng 
một thước, dùng để đưa hài cốt vào bên trong. Lại 
thấy dùng màu sắc vẽ thành các ký hiệu bên ngoài để 
phân biệt hài cốt đó là người xuất gia hay tại gia, nam 
hay nữ... Nơi ấy được gọi là tháp Phổ Đồng. Ví như 
người quân tử có lòng nhân ái, có thể mô phỏng làm 
theo như thế, âm đức thật hết sức lớn lao. 

LÀM CON ĐỂ BÁO ÂN

2

Thượng Lâm làm quan huyện lệnh Vu Sơn 
thuộc tỉnh Tứ Xuyên, có viên huyện úy tên Lý Chú 
bị bệnh mà chết. Thượng Lâm giúp tiền bạc đưa 
người mẹ của Lý Chú cùng với thi hài của ông về 
quê ở Hà Đông. Sau đó lại tìm một nhà danh giá mà 
đứng ra gả con gái của Lý Chú về làm dâu. 

Một đêm nọ, Thượng Lâm nằm mộng bỗng thấy 
Lý Chú hệt như lúc còn sống, bái lạy ông mà khóc rồi 
nói rằng: “Số mệnh ông vốn không có con, đội ơn ông 
giúp đỡ nên tôi đã hết sức thỉnh cầu Ngọc Đế, ngài 
cho tôi được làm con nối dõi nhà ông.” Trong tháng 
ấy, quả nhiên vợ Thượng Lâm có thai. 

Sang năm sau, Thượng Lâm từ quan về quê, một 
hôm lại mộng thấy Lý Chú nói: “Ngày mai tôi sẽ ra 
đời.” Quả nhiên hôm sau vợ Thượng Lâm sinh một 
1 Nguyên bản ghi Cô Tô thành (姑蘇城) là tên khác của thành Tô Châu, 

vì ở đó có núi Cô Tô nên cũng gọi như vậy. 
2 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

349

bé trai. Nhân đó liền đặt tên là Thượng Dĩnh.1 Lớn 
lên hiếu thảo, hiền hậu trung thực, sau làm quan đến 
chức Tự thừa. 

Lời bàn

Như thế gọi là làm con để trả nợ cho cha. Đời 
trước của Lý Chú ắt hẳn cũng đã tu tích phước đức, 
nên đời này tuy sinh ra để báo ân cho người, nhưng 
bản thân cũng được hưởng phú quý. Cho dù nói thế, 
nhưng trong biển nghiệp thức mênh mang mờ mịt, 
muốn tự nhìn lại mình e cũng không có dịp. 

NHÀ GIÀU SANG PHẢI NÂNG ĐỠ 
THÂN THÍCH 

Giảng rộng

Người giàu sang nên tự có suy nghĩ rằng: “Đều 
sinh làm người cả, vì sao người kia phải chịu cảnh 
nghèo khổ, vì sao ta được giàu sang? Ắt hẳn là do đời 
trước ta đã biết gieo trồng đôi chút phước lành, còn 
người kia thì không. Ví như đời trước ta chưa từng 
làm điều hiền thiện, đời nay làm sao được thụ hưởng 
như thế này?”

Nghĩ như thế thì trong lúc đang được hưởng phước 
ắt phải lo tính việc gieo trồng phước đức. Cũng giống 

1 Chữ dĩnh (穎) có nghĩa là khác lạ, hết sức khác thường. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

350

như ăn quả phải giữ lại hạt và gieo trồng cho năm sau, 
hoặc cũng giống như thắp một ngọn đèn dầu, phải 
nghĩ đến việc châm thêm dầu trước khi đèn tắt. 

Người thế gian thường cho rằng sự giàu sang thể 
hiện ra dung mạo con người, nếu gặp lúc nguy nan 
gấp rút vẫn giữ được dung mạo ung dung, không 
lộ vẻ quẫn bách ra mặt, ắt phải là người giàu sang. 
Nhưng với những kẻ nô lệ cho tiền bạc, lúc nào cũng 
lo sợ những người thân thích đến phiền nhiễu vay 
mượn nên trước đã tự làm ra vẻ túng quẫn khốn khó, 
khiến người khác dù muốn nhờ cậy cũng khó lòng mở 
miệng. Với những kẻ ấy, nếu xét về tiền bạc của cải thì 
quả là giàu có, mà xét theo dung mạo thì e rằng không 
đúng thật.

Luận Trang nghiêm1 nói rằng: “Người biết đủ là 
người giàu có nhất.” Kinh Ưu-bà-tắc giới2 dạy rằng: “Nếu 
có nhiều tiền bạc của cải nhưng không thể làm việc bố thí giúp 
người, thì vẫn chỉ là kẻ nghèo khốn mà thôi.” Những lời ấy 
thật đúng lắm thay!
1 Luận Trang nghiêm, nói đủ là Đại thừa Trang nghiêm kinh luận (大乘

莊嚴經論), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 31, 
kinh số 1604, tổng cộng 13 quyển, do Bồ Tát Di-lặc thuyết kệ, Bồ Tát 
Vô Trước tạo luận, ngài Ba-la-phả-mật-đa-la dịch sang Hán ngữ vào 
đời Đường. Hiện đã có bản Việt dịch của Quảng Minh, Nguyễn Minh 
Tiến hiệu đính, NXB Tôn giáo, 2013. 

2 Kinh Ưu-bà-tắc giới (優婆塞戒經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại 
tạng kinh thuộc tập 24, kinh số 1488, tổng cộng 7 quyển, do ngài 
Đàm-vô-sấm dịch sang Hán ngữ vào đời Bắc Lương. Đoạn này trích từ 
quyển 4, bắt đầu từ dòng thứ 27, trang 1056, tờ a. Nguyên bản kinh nói 
chi tiết hơn: 若多財寶自在無礙有良福田, 內無信心不能奉施, 亦名貧
窮。 (Nếu người có nhiều tiền bạc của cải không thiếu món gì, nhưng 
gặp cơ hội gieo trồng ruộng phước mà trong lòng lại không có đức tin, 
không thể làm việc bố thí cúng dường, đó cũng gọi là kẻ nghèo khốn. )



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

351

Trưng dẫn sự tích

ĐÃI CANH RAU THÀNH TÊN GỌI

1

Đời Bắc Tống, vào thời Tống Thái Tông, Trương Bí 
phụ trách Sử quán,2 trong nhà lúc nào cũng đãi ăn rất 
nhiều khách. 

Một hôm, Tống Thái Tông hỏi Trương Bí: “Vì sao 
nhà ông lại nhiều khách đến ăn uống thế?” Trương 
Bí đáp: “Đó đều là những thân thích, bằng hữu của 
hạ thần nơi quê cũ. Họ là những người nghèo khó, 
không kiếm đủ miếng ăn. Thần được hưởng bổng lộc 
triều đình, cũng xem là có chút dư dả, nên các vị ấy 
thường đến nhà thần ăn uống, bất quá cũng chỉ là 
cơm rau đạm bạc mà thôi.” 

Một hôm, Tống Thái Tông sai người bất ngờ đến 
nhà Trương Bí, đúng vào lúc khách đang ăn uống, 
quan sát thấy quả đúng chỉ là cơm gạo thô với canh 
rau mà thôi. Thái Tông hết lời khen ngợi, nhân đó gọi 
ông là Trương Thái Canh.3

Lời bàn

Vào đời Xuân Thu, Án Anh làm Tể tướng nước 
Tề, trong suốt 30 năm chỉ mặc mỗi một chiếc áo hồ 
cừu, tế tự dùng một cái đùi lợn nhỏ không đủ che 
trọn đĩa, thế mà người thân trong ba họ4 đều được 
1 Trích từ sách Tống sử - 宋史. (Chú giải của soạn giả)
2 Sử quán: cơ quan được triều đình giao cho việc ghi chép Quốc sử.
3 Trương Thái Canh (張菜羹): hai chữ thái canh (菜羹) có nghĩa là canh 

rau. 
4 Chỉ họ cha, họ mẹ và họ vợ. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

352

hưởng nhờ sự giúp đỡ, chia sẻ. Phạm Văn Chánh tự 
mình suốt đời sống nghèo thanh bạch, nhưng thân 
tộc nương dựa vào ông để sống qua ngày có đến hơn 
trăm nhà. Do đó mà có thể biết rằng, nếu muốn giúp 
đỡ cưu mang thân tộc, thì trước tiên phải tự mình biết 
giữ theo nếp sống kiệm ước thanh bần. 

CHUYỆN VUI THÍCH NHẤT

1

Vào lúc La Duy Đức nhận chức quan ở Ninh Quốc 
thuộc tỉnh An Huy, một hôm đến yết kiến Lưu Dần, 
sự vui mừng lộ ra nét mặt, nói rằng: “Hôm nay tôi 
có một việc cực kỳ hân hoan thích ý.” Lưu Dần gạn 
hỏi, Duy Đức đáp: “Trong gia tộc tôi có hơn 10 người 
nghèo khổ, gặp lúc mất mùa tìm đến nhà tôi. Hôm 
nay tôi mang hết tiền bạc dành dụm được trong nhà 
ra giúp đỡ, hết thảy mọi người trong nhà tôi đều hoan 
hỷ tán thành, không ai trở ngại. Vì thế mà tôi hết sức 
hân hoan vui thích.”

Lời bàn

Sách Cảnh hành lục nói rằng: “Nhà giàu sang phú 
quý, nếu như có người thân thích nghèo khó tìm đến, 
ấy chính là khí tượng của người trung hậu có phước 
đức.” Hiện nay lại có những kẻ ngược lại xem việc đó 
như điều sỉ nhục nên lấy làm chán ghét, thật hẹp hòi 
xấu xa biết bao!

1 Trích từ sách Công quá cách - 功過格. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

353

MẤT MÙA ĐÓI KÉM  
PHẢI CỨU GIÚP LỐI XÓM

Giảng rộng

Xét về phương thức cứu tế giúp đỡ khi mất mùa đói 
kém, có những biện pháp cứu giúp khi đã xảy ra, lại 
cũng có những biện pháp cứu giúp khi việc chưa xảy 
ra. Ví như xin giảm thuế má, ngăn tàu thuyền chở lúa 
gạo đi nơi khác, khuyến khích mở các điểm cứu tế phát 
lương thực cho người đói thiếu, nghiêm cấm những kẻ 
đầu cơ mua lúa gạo vào để trục lợi... Đó đều là những 
biện pháp khi đói kém đã xảy ra. Khai thông kênh 
rạch, củng cố đê điều, khuyến khích nông dân phát 
triển nông nghiệp, tiết kiệm nguồn nước, tích trữ lúa 
thóc phòng khi cứu giúp, mộ dân khai khẩn đất hoang, 
nghiêm cấm việc ngăn sông bắt cá, giết thịt trâu cày... 
Đó đều là những biện pháp cứu giúp khi việc đói kém 
còn chưa xảy ra. 

Áp dụng các biện pháp khi việc đói kém còn chưa 
xảy ra, ắt tổn phí ít mà hiệu quả được nhiều, dân được 
ấm no mà nhà nước vẫn thu được đầy đủ thuế má. 
Nếu đợi đến khi đói kém đã xảy ra, người đói chết 
đầy đường, rồi sau mới tính chuyện quyên góp cứu 
tế, ắt là tổn phí phải rất nhiều, mà người chết cũng 
không ít. 

Ở đây chỉ nói đến việc cứu giúp “lối xóm”, thật 
ra là cách nói biểu trưng, cần phải hiểu thật rộng ra 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

354

nhiều đối tượng khác. Việc thiên tai mất mùa đói 
kém vốn có nguyên nhân từ nơi tâm tham lam, bủn 
xỉn, keo kiệt của con người, cho nên chính là do cộng 
nghiệp của nhiều người mà chiêu cảm xảy ra. Nếu 
dùng tâm lành để cứu giúp bằng cách cảm hóa người, 
thì những thiên tai đói kém trong tương lai ắt có thể 
tránh được. 

Kinh nói rằng: “Vào lúc tuổi thọ trung bình của 
con người chỉ còn 30 tuổi, sẽ có nạn đói kém xảy ra. 
Khi ấy kéo dài trong 7 năm 7 tháng 7 ngày đêm không 
có mưa, trên mặt đất dù một cọng cỏ cũng không mọc 
được, người chết phơi xương trắng đồng. Khắp hết cõi 
Diêm-phù-đề, số người sống sót không quá một vạn. 
Con số ấy chỉ là đủ để lưu lại nòi giống con người 
trong tương lai.”

Luận Bà-sa1 nói rằng: “Nếu như có người phát 
tâm đại bi bố thí một miếng ăn cho người đang đói, 
thì trong tương lai người ấy nhất định không phải 
gặp cảnh thiên tai đói kém.” Như dùng phương tiện 
này để cứu trừ nạn đói, quả thật là có thể thành tựu 
mà chẳng lưu chút dấu vết nào. 

Trưng dẫn sự tích
CHUỐC HỌA KHI CÓ NẠN ĐÓI

2

Những năm cuối đời Tùy,3 huyện Mã ở tỉnh Sơn 
1 Gọi đủ là Tỳ-bà-sa luận (鞞婆沙論), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại 

tạng kinh, thuộc tập 28, kinh số 1547, tổng cộng 14 quyển, do ngài 
Thi-đà-bàn-ni soạn, ngài Tăng-già-bạt-trừng dịch sang Hán ngữ vào 
triều Phù Tần. 

2 Trích từ sách Tùy thư - 隋書. (Chú giải của soạn giả)
3 Nhà Tùy tồn tại trong khoảng thời gian từ năm 581 đến năm 619. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

355

Tây gặp nạn đói kém. Quan Thái thú là Vương Nhân 
Cung gấp rút khóa chặt kho lương, chẳng nghĩ gì đến 
chuyện cứu tế cho trăm họ. 

Có người tên Lưu Vũ Chu nói rằng: “Nay trăm họ 
gặp nạn đói kém, người chết phơi thây đầy đường, họ 
Vương quả thật vô tâm ngồi nhìn không lo đến, như 
thế có thể gọi là quan phụ mẫu được chăng?” 

Liền giết trâu lấy máu, họp những người đồng tâm 
lại cùng lập lời thề rằng: “Bọn chúng tôi không cam 
tâm ngồi chờ chết. Kho lương thực tích chứa trong 
huyện quả thật là do mồ hôi của muôn dân khổ nhọc 
mà có, mọi người có thể theo chúng tôi cùng đến đó 
lấy mà chia nhau, có thể sống thêm được ít lâu nữa.” 

Mọi người đều hưởng ứng, cùng kéo nhau đến 
giết Vương Nhân Cung, mở kho lương thực cấp phát 
cho dân. Do đó mà tất cả các địa phương lân cận trong 
vùng cũng đều hưởng ứng. 

Lời bàn

Lưu Vũ Chu nêu ra ý mình, bất quá cũng chỉ là 
muốn kêu gọi những người dân đang bị đói nhân cớ 
ấy mà nổi loạn thôi. Nhưng sự việc ra nông nỗi ấy, 
đều là do Vương Nhân Cung cả. Vào đời Bắc Tống, 
Triệu Thanh Hiến1 làm tri phủ Việt châu,2 gặp lúc 
khắp vùng Ngô Việt bị hạn hán to, ông không đợi 
đến lúc dân đói, đã sớm có sự quy hoạch, phủ dụ 
người dân, chuẩn bị mọi việc cần làm, nên sau dù có 

1 Tức Triệu Biện. 
2 Nay là Thiệu Hưng thuộc tỉnh Chiết Giang. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

356

đói thiếu, lòng dân vẫn yên. Như đám cẩu quan chỉ 
biết lo bảo toàn cho bản thân với vợ con mình, quả 
thật không đáng để nhắc đến! 

TĂNG GIÁ LÚA CỨU NẠN ĐÓI

1

Đời Tống, Phạm Văn Chánh làm tri phủ Hàng 
Châu, gặp năm mất mùa đói kém, mỗi đấu lúa lên giá 
đến 120 đồng tiền, dân tình hết sức lo lắng. Phạm Văn 
Chánh chẳng những không lo giá lúa cao, ngược lại còn 
tăng thêm lên đến 180 đồng tiền một đấu, đồng thời cho 
yết bảng nói rõ khắp nơi, rằng Hàng Châu lúa thóc ít ỏi, 
nay bất chấp giá cao, quyết lòng mua vào. Lại sai người 
truyền bá tin ấy đi khắp nơi, các quan đồng liêu nghe 
biết việc này đều không hiểu được vì sao. 

Qua mấy ngày sau, thương nhân khắp bốn 
phương nghe giá lúa ở Hàng Châu rất cao, ồ ạt tranh 
nhau chở lúa đến. Khi ấy, giá lúa chẳng cần tác động 
mà tự nhiên xuống thấp, thật vô cùng có lợi cho người 
dân. 

Lời bàn

Cũng đồng một ý tưởng như thế này là vào năm 
mất mùa đói kém lại gia tăng thật nặng nề chuyện 
sưu dịch, sử dụng nhân công vào việc tu tạo chùa 
chiền tự viện, xây dựng sửa sang cầu cống... 

Người ta thảy đều biết rằng khi mùa màng thất 
bát ắt việc sưu dịch công ích nên bãi bỏ, nhưng lại 
chẳng biết rằng những năm như thế thì người dân 
1 Trích từ sách Hoang chánh bị lãm - 荒政備覽. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

357

nghèo thật không có việc gì để làm, chẳng phải lại 
càng mau chết đói sao? Khi sưu dịch tăng cao, tất 
nhiên những nhà hào phú không muốn đi làm, buộc 
phải xuất tiền bạc lúa thóc thuê người làm thay, tự 
nhiên lúa thóc được phân tán ra cho dân nghèo. Như 
vậy cũng chẳng làm hại gì nhà giàu, nhưng mang lại 
lợi ích cho dân nghèo.

TRỒNG ĐẬU THAY LÚA

1

Vào đời Tống, Trình Hướng làm quan tri phủ Từ 
Châu, trời mưa dầm kéo dài ruộng lúa đều hư hỏng. 
Trình Hướng tính toán thấy rằng khi nước rút ruộng 
khô ráo thì cày bừa cấy lúa không còn kịp nữa, liền 
vận động các nhà giàu trong địa phương được mấy 
ngàn thạch đậu giống, đem phân phát cho nông dân, 
dạy họ mang rải trên ruộng nước. Nước còn chưa rút 
hết thì đậu đã bắt đầu nảy mầm, kịp khi nước khô 
hẳn thì ruộng lúa bị hư hỏng nay đã thành ruộng 
đậu. Năm ấy tuy mất mùa lúa nhưng dân không đến 
nỗi đói kém chính là nhờ thu hoạch được đậu. 

Lời bàn

Trước đây tôi từng đọc qua sách “Tứ hữu trai tùng 
thuyết”, thấy có nói đến một sách lược có thể dùng cho 
năm mất mùa đói kém. Đó là yêu cầu tất cả các phủ, 
châu, huyện đều áp dụng việc nộp tiền phạt chuộc 
tội, rồi tận dụng số tiền thu được để mua lúa thóc vào 
kho. Hết thảy những tội từ sung quân trở xuống đều 

1 Trích từ sách Văn hiến thông khảo - 文獻通考. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

358

cho phép nộp lúa chuộc tội. Nếu như một vùng gặp 
thiên tai hạn hán, nên liên lạc với những vùng không 
gặp thiên tai hạn hán để tạm thời vay mượn cứu dân, 
năm sau sẽ hoàn trả. Được như vậy ắt là trăm họ sẽ 
không phải lưu lạc phương xa, triều đình cũng không 
phải lo lắng nhiều. Những điều đúng đắn như thế rất 
cần phải gấp gấp thi hành, mong rằng những ai có 
thiện tâm sẽ cố gắng truyền bá đến với những người 
đang giữ quyền cai trị các địa phương. 

KHÁNG NGHỊ CỨU DÂN LIÊU DƯƠNG

1
 

Vào triều Minh, năm cuối niên hiệu Gia Tĩnh,2 
vùng Liêu Dương gặp nạn hạn hán đói kém lớn, đến 
nỗi quân dân vì đói thiếu mà sát hại lẫn nhau. Binh 
bộ Thị lang họ Vương dâng sớ lên triều đình xin cứu 
tế, đề nghị giúp 2 vạn thạch thóc, lại tính toán việc 
vận chuyển theo đường bộ đến Sơn Hải, chi phí mỗi 
một vạn thạch ước đến 8.000 lượng bạc, quan viên địa 
phương đều cho là việc hết sức khó khăn. 

Bấy giờ, Hứa Bá Vân, người ở Côn Sơn, đang làm 
quan Cấp sự, cho rằng người dân Liêu Dương mạng 
sống mong manh chỉ còn trong sớm tối, nếu dùng 
đường bộ để vận chuyển không chỉ là kéo dài ngày, mà 
trên đường còn gây phiền nhiễu cho dân chúng, không 
bằng nên tạm gỡ bỏ lệnh cấm đường biển, cho dùng 
thuyền chở lương thực đến Liêu Dương, như vậy ắt có 
thể giương buồm đến nơi nhanh chóng. 
1 Trích từ sách Tỏa vi quản kiến - 瑣闈管見. (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1566. Niên hiệu Gia Tĩnh kéo dài từ năm 1522 đến năm 

1566. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

359

Suy tính rồi liền dâng sớ lên triều đình cực lực 
kháng nghị, xin thay đổi việc vận chuyển đường bộ 
sang đường thủy. Lại đem cả tánh mạng toàn gia của 
mình ra để đảm bảo cho việc vận chuyển bằng đường 
biển nếu có phát sinh bất kỳ vấn đề gì. Triều đình 
chấp nhận thỉnh cầu của ông, chuẩn y theo số lương 
thực trong bản sớ trước đó, lại lấy thêm lúa từ kho ở 
Thiên Tân, số lượng tăng lên đến hơn 10 vạn thạch, 
cấp tốc dùng thuyền vận chuyển theo đường biển 
đến Liêu Dương. Trăm họ ở Liêu Dương được cứu tế, 
tiếng hoan hô mừng vui kinh trời động đất. Nhờ đó, 
số người thoát chết tính ra rất nhiều. Dân chúng Liêu 
Dương lập đền thờ Hứa Bá Vân, đến nay vẫn còn. 

Lời bàn

Ấy thật là đem tâm chí thành thương xót mà lo 
việc cứu tế, gấp rút như cứu người đang dầu sôi lửa 
bỏng, dâng sớ hết lời trần tình, ân đức rộng đến lê 
dân. Tuyệt vời thay Hứa Bá Vân! Ân đức ấy thật hết 
sức lớn lao!

ĐỨC ĐỘ KHÔNG PHÔ BÀY

1

Vào đời nhà Minh, trong khoảng niên hiệu Sùng 
Trinh,2 có vị tiến sĩ quê ở huyện Thường Thục là Tưởng 
Uyển Tiên, ngẫu nhiên ghé lại Côn Sơn thăm nhà Chu 
Minh Viễn, vốn là bạn thi đỗ cùng khoa. Năm ấy gặp 
nạn đói kém dữ dội, đến nỗi vợ chồng, cha con trong 
1 Xem trong sách Chu tử du bút ký - 周子愉筆記. (Chú giải của soạn giả)
2 Niên hiệu Sùng Trinh thuộc đời vua Minh Tư Tông, bắt đầu từ năm 

1628 và kéo dài đến tháng 3 năm 1644. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

360

một nhà cũng không còn khả năng lo cho nhau. Bấy 
giờ có người họ Quách, muốn bán vợ mình đi nhưng 
vì còn có đứa con quá nhỏ đang bế trên tay nên không 
bán được. Suy tính không còn đường nào khác, liền 
nói rằng: “Mỗi người phải tự lo tìm đường sống thôi.” 
Rồi mang đứa con nhỏ đặt bên lề đường. 

Tưởng Uyển Tiên thấy việc như thế hết sức đau 
lòng, than rằng: “Sao có thể chỉ vì miếng ăn vào bụng 
mà trong phút chốc ly tán cả một gia đình?” Liền hỏi 
người ấy cần bao nhiêu tiền. Đáp: “Mười lăm ngàn 
đồng.” Uyển Tiên dốc hết túi riêng chỉ được mười 
ngàn đồng, liền hỏi Minh Viễn vay năm ngàn đồng 
cho đủ số. Minh Viễn nói: “Việc thiện ở thế gian nên 
để cho mọi người cùng góp sức, ông sao nỡ vô tâm 
chỉ muốn riêng mình làm người tốt?” Nói rồi liền 
góp vào số năm ngàn đồng ấy. Nhờ đó mà người vợ 
không bị bán đi, đứa con cũng được giữ lại. 

Về sau, nhà họ Quách cũng gầy dựng được đôi 
chút sản nghiệp, đưa con đến tìm Tưởng Uyển Tiên 
lạy tạ ơn cứu giúp. Tưởng Uyển Tiên không cho lạy, 
lại cũng không bao giờ nhắc đến việc ấy. 

Lời bàn

Chu Minh Viễn chính là ông nội của Chu Tử Di 
sau này, cùng với Tưởng Uyển Tiên giao du hết sức 
thân thiết. Tôi có đọc sách của Chu Tử Di viết về 
những công hạnh tốt đẹp của 3 đời nhà họ Tưởng, 
thật rất đầy đủ. Nhân đó mới trích ra một số chuyện, 
chép vào ở phần cuối của sách Bách phước biền trân (百
福駢臻), ở đây không kể ra nhiều. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

361

CÂN ĐO PHẢI CÔNG BẰNG,  
KHÔNG ĐƯỢC BÁN RA NON, 

 THU VÀO GIÀ

Giảng rộng

Ở đây không nói đến hành vi hay lời nói, chỉ nhấn 
mạnh vào việc “cân đo”. Đó là vì hành vi hay lời nói 
đều có ý chủ quan. Đã có ý chủ quan, ắt có ý muốn lợi 
riêng về mình. Chẳng bằng dựa vào sự “cân đo” vốn 
chẳng có ý riêng, luôn khách quan, công bằng. 

Nói công bằng, có nghĩa là vật nhẹ cho kết quả 
nhẹ, vật nặng cho kết quả nặng, không hề phân biệt 
đó là đang cân để bán ra hay cân để mua vào. Vua 
Thuấn khi tuần du bốn phương, ấn định việc đong 
lường các nơi đều phải như nhau. Chu Văn vương 
vừa lên ngôi, trước tiên đã lo việc thẩm sát chuẩn 
mực cân đo xem có thích hợp đúng đắn hay không. 
Nếu không trước hết đề xuất lấy sự công bằng làm 
trọng, làm sao tránh khỏi trong lúc cân đo người ta 
lại không tùy ý tăng giảm làm sai lệch kết quả? Trong 
việc đong lường, ắt phải tương đồng các đơn vị như 
thăng, hộc...; trong việc đo đạc, ắt phải tương đồng 
về thước, tấc...; nói đến sự lệch lạc nặng hay nhẹ, non 
hay già, đó là nói chung về tất cả những kết quả cân 
đong đo đếm, như nhiều hay ít, lớn hay nhỏ, dài hay 
ngắn, tinh hay thô... 

Việc cân đo phải công bằng, không có nghĩa là 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

362

mỗi khi cân đo đều phải yêu sách, đòi hỏi sự công 
bằng, mà nên biết giữ sự công bằng tự trong thâm 
tâm, lúc nào cũng phải xem trọng sự công bằng, lấy 
đó làm khuôn thước. Được như vậy rồi thì tâm địa trở 
nên khoan dung rộng lớn, tự nhiên mỗi lúc cần phải 
cân đo, dù không lưu tâm cũng vẫn giữ đúng mực 
công bằng. 

Trưng dẫn sự tích

KHIỂN TRÁCH KHÔNG CHỊU TỈNH NGỘ

1

Đế Quân kể rằng: Người dân vùng Thục quận 
(Tứ Xuyên) khéo tùy cơ ứng biến, giỏi việc mưu lợi 
cho riêng mình. Có người tên Lê Vĩnh Chánh, nhà 
ở phía ngoài Đông Thành, vốn là thợ đóng xe. Vĩnh 
Chánh chê việc đóng xe nặng nề mà làm ra rồi bán 
rất chậm, bèn đổi nghề làm các dụng cụ đo lường 
như đấu, hộc... sau lại làm cả cân với quả cân. Được 
một năm, có người khách đến đặt hàng dặn phải làm 
cái đấu cho sâu hơn, quả cân nặng hơn, rồi trả thêm 
cho nhiều tiền hơn. Ông ta có khả năng làm ra được 
những quả cân non hoặc già, những cái đấu hơi nhỏ 
hơn hoặc lớn hơn, rất tinh vi khó biết. Tay nghề của 
ông ta càng cao thì lại càng có nhiều người sử dụng 
các dụng cụ do ông làm ra, rộng rãi khắp nơi, tội lỗi 
ác nghiệt ngày càng nặng nề hơn. Ta đã sai thần địa 
phương là Đoàn Ngạn hiện ra trong giấc mộng trách 
phạt, dùng roi đánh Lê Vĩnh Chánh, nhưng ông ta 
1 Trích từ sách Văn Xương hóa thư - 文昌化書. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

363

tỉnh ra vẫn không hối cải. Ta liền phạt ông ta phải mù 
hai mắt. Năm đó Vĩnh Chánh chưa được 40 tuổi, vợ 
bỏ đi theo người khác, 2 đứa con sinh ra cũng mù lòa, 
chịu đủ mọi điều khổ não. Nhưng ông ta bỏ nghề thì 
chẳng biết làm gì để sống, nên vẫn cố dùng tay thay 
mắt, ước chừng rộng hẹp, dài ngắn, lại tiếp tục làm 
theo yêu cầu của khách hàng. Năm ngón ở bàn tay 
trái của Vĩnh Chánh từ sáng sớm đã chịu đau đớn, 
đến chiều gần như không thể cử động được nữa, máu 
mủ thường chảy ra, hết sức khổ sở. Dần dần, các khớp 
ngón tay rơi rụng, ông ta không còn cầm nắm bằng 
tay được nữa, phải đi ăn xin ngoài chợ. 

Vĩnh Chánh tự nói ra tội lỗi của mình với mọi 
người, đến 3 năm sau thì chết, hai đứa con cũng nối 
tiếp nhau chết vì đói. Do đó mà số người sử dụng 
những dụng cụ đo lường sai lệch do Vĩnh Chánh làm 
ra không còn nhiều nữa.

Lời bàn

Đời nhà Thanh, vùng Thiệu Hưng thuộc tỉnh 
Chiết Giang có người đến Tô Châu thuê nhà ở. Người 
này có nghề khéo nấu bạc đúc thành các loại đồ chứa. 
Trong lúc nhận làm cho khách, ông ta lén lấy bớt đi số 
lượng bạc của khách. Năm Bính Tý niên hiệu Khang 
Hy,1 vào ngày mồng 3 tháng 7, đang trong lúc đúc đồ 
chứa, bỗng nhiên có người dở miếng ngói trên mái 
nhà ông ta trống ra. Ông lấy tay che lại, bỗng có tiếng 
sét đánh xuống, làm đứt hẳn một nửa cánh tay. Tuy 

1 Tức là năm 1696. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

364

chưa đến nỗi chết, nhưng thân thể khi ấy không còn 
khả năng nhấc được vật gì lên nữa. Cho nên, đối với 
các loại đồ dùng mà có sự gian lận, ắt không khỏi có 
sự liên quan đến tạo vật. 

CHỊU PHẠT LÀM THÂN TRÂU

1

Vào đời Đường, ở huyện Vạn Niên thuộc Ung 
châu2 có người họ Nguyên, cưới vợ họ Tạ. Hai vợ 
chồng có đứa con gái gả cho Lai A Chiếu là dân ở 
Long thôn. Niên hiệu Vĩnh Huy năm cuối3 đời Đường 
Cao Tông, Tạ thị qua đời. Đến tháng 8 năm đầu niên 
hiệu Long Sóc,4 bà hiện về báo mộng cho đứa con 
gái, nói rằng: “Mẹ lúc còn sống dùng đấu nhỏ hơn 
để đong rượu bán, gian lận tiền của người khác quá 
nhiều, nay đang phải chịu tội, làm con trâu ở nhà một 
người dưới chân núi Bắc Sơn, gần đây lại bị bán về 
nhà Hạ Hầu Sư ở gần chùa Pháp Giới để cày ruộng, 
khổ cực vô cùng. Mong con có thể mang tiền đến đó 
chuộc mẹ ra.” Đứa con gái thức dậy, đem việc ấy mà 
khóc kể với chồng.

Tháng giêng năm sau, tình cờ gặp một vị ni sư ở 
chùa Pháp Giới đến Long thôn, hỏi ra mới biết tường 
tận mọi việc. Hai vợ chồng liền chuẩn bị tiền bạc tìm 
đến nhà kia để chuộc trâu. Trâu nhìn thấy người con 
gái thì khóc. Cô ta mua được trâu về, tận tâm nuôi 

1 Trích từ sách Minh báo thập di - 冥報拾遺. (Chú giải của soạn giả)
2 Nay là tỉnh Thiểm Tây. 
3 Tức là năm 655. 
4 Tức là năm 661. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

365

dưỡng. Vương phi và thị nữ của Vương Hầu ở kinh 
thành nghe biết chuyện này, liền cho gọi người con 
gái của Tạ thị, bảo dắt trâu đến cho Vương phi xem, 
rồi ban cho tiền bạc, vải lụa. 

Lời bàn

Dùng đấu nhỏ hơn để đong cho người là thói gian 
lận thường gặp ở dân phố chợ, ắt phải chịu sự trừng 
phạt đến như thế. Cho nên những kẻ gian lận của 
người để thủ lợi, ỷ thế cưỡng bức mua lấy vật dụng 
của người, nói chung đều không tránh khỏi sự nguy 
hiểm. 

NỐI NGHIỆP NHÀ TỐT ĐẸP

1
 

Đời Minh, ở Dương Châu có nhà giàu có, mở một 
cửa hàng ở phía nam. Đến lúc sắp chết, gọi con đến trao 
cho một cái cân mà nói: “Đây là vật đã giúp ta dựng nên 
gia nghiệp.” Đứa con hỏi vì sao, ông đáp: “Đòn cân này 
làm bằng gỗ mun, bên trong có giấu thủy ngân. Khi cân 
bán ra thì trước đã nghiêng cho thủy ngân chạy về đầu 
cân, người ta thấy tưởng rằng vật đã đủ nặng, không 
biết rằng thật ra còn nhẹ. Khi cân mua vào thì trước đã 
nghiêng cho thủy ngân chạy về đuôi cân, người ta thấy 
tưởng rằng vật cân còn nhẹ, nhưng không biết rằng thật 
ra đã nặng. Ta nhờ đó mà giàu có.” Đứa con nghe như 
vậy thì trong lòng kinh sợ nhưng không dám nói ra. 

Người cha chết rồi, đứa con lập tức mang cái cân 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên đồ thuyết - 感應篇圖說. (Chú giải của 
soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

366

ấy ra thiêu hủy. Khi đốt thấy trong đám khói bay lên 
có vật gì hình giống như rồng, như rắn. Chẳng bao 
lâu sau, có 2 người con trai đều chết cả. Khi ấy liền 
than thở rằng đạo trời thật không công bằng, nhân 
quả đảo điên trái ngược. Một hôm, nằm mộng thấy 
mình đi đến một nơi, có quan phủ ngồi trên án đường, 
dạy rằng: “Cha của ngươi vốn số mạng giàu có, thật 
chẳng cần phải dùng đến cái cân gian lận. Nhưng vì 
ông ta có tâm bất chính, chẳng giữ lẽ công bằng, nên 
Ngọc Đế có lệnh sai hai vì tinh tú là Phá tinh với Háo 
tinh1 xuống trần, đầu thai vào nhà để hủy hoại gia 
nghiệp nhà ngươi. Sau khi gia nghiệp đã suy sụp rồi, 
ắt phải chịu thêm hỏa hoạn. Nay xét thấy ngươi có 
thể sửa được lỗi lầm của cha ngày trước, buôn bán giữ 
được lẽ công bằng, nên Ngọc Đế đặc biệt cho triệu hồi 
Phá tinh với Háo tinh về, sắp tới sẽ cho ngươi được 
có con ngoan hiền, ngày sau được vẻ vang vinh hiển. 
Ngươi nên cố sức làm điều thiện, chớ nên oán thán lẽ 
trời.”

Người kia tỉnh dậy hiểu ra mọi sự, từ đó càng kiên 
trì làm thêm rất nhiều việc thiện. Sau quả nhiên ông 
sinh được hai người con, đều đỗ tiến sĩ. 

Lời bàn

Theo đúng lý thì những chuyện tốt xấu, lành dữ 
xảy ra với người đời đều có nguyên nhân tiềm ẩn, chỉ 
là người phàm mắt thịt không có khả năng thấy biết mà 

1 Phá tinh (破星) với Háo tinh (耗星): theo người Trung Hoa thời xưa thì 
đó là hai vì sao chiếu mệnh rất xấu. Phá (破) là phá hoại và háo (耗) 
là hao tốn. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

367

thôi. Nhưng luật nhân quả báo ứng, dù một mảy may 
cũng không sai lệch. 

Xưa ở Cô Tô (Tô Châu) có người họ Doãn sống 
bằng nghề viết đơn kiện, xúi giục người khác kiện 
tụng lẫn nhau. Trong nhà lúc nào cũng có nhiều người 
đến nhờ viết giúp, đông như họp chợ. Sau người ấy 
sinh được một đứa con, dung mạo hết sức tuấn tú, 
thông minh tuyệt trần. Nhân đó, họ Doãn tự hối hận 
lỗi lầm của mình, bỏ không làm việc viết đơn từ cáo 
trạng nữa. 

Chẳng bao lâu, đứa con trai hốt nhiên bị mù cả 2 
mắt. Họ Doãn đau buồn uất hận lắm, trở lại viết đơn 
kiện như trước. Chưa được một năm thì 2 mắt của 
đứa con trai sáng ra. Do đó mà họ Doãn cho rằng đạo 
trời chẳng công bằng, từ đó tuyệt đối không tin lẽ 
nhân quả, họa phước gì nữa cả. 

Đứa con trai họ Doãn tên Minh Đình, vào năm 
Kỷ Sửu niên hiệu Thuận Trị1 thì đỗ tiến sĩ. Nhưng 
rồi chưa được mấy năm, nhân lúc đi nhận chức quan, 
giữa đường gặp quân phiến loạn, cả nhà đều bị giết, 
không sống sót một ai. 

1 Tức là năm 1649. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

368

VỚI KẺ DƯỚI PHẢI KHOAN THỨ,  
KHÔNG NÊN KHẮC NGHIỆT, 

 SOI MÓI

Giảng rộng

Chẳng thấy như lúc bỏ tiền mua nô tì, mẹ con phải 
ly biệt đau khổ đến mức nào sao? Mẹ hiền ruột gan như 
xé nát, vạn bất đắc dĩ mới phải bước ra về, trước lúc ấy 
còn dặn dò lại con rằng: “Cha mẹ nghèo làm khổ con 
rồi! Thôi hãy gắng sức, khéo phụng sự chủ nhân. Chủ 
có gọi phải to tiếng dạ, chủ có dạy phải lắng tai nghe. 
Cùng là tôi tớ với nhau chớ tranh giành ganh ghét. Hình 
hài của con đó là máu thịt mẹ cha, trước đây thương quý 
nâng niu như châu ngọc, đâu ngờ phải gấp rút đến lúc 
chia lìa như hôm nay. Mẹ nếu có được tiền, nhất định sẽ 
đến chuộc con về. Từ nay con phải tự lo cho thân mình, 
đừng để đến nỗi phải chịu đòn roi đánh phạt.” 

Dặn dò cẩn thận như vậy rồi, lời chưa dứt thì mẹ 
con đã không kiềm được mà cùng ôm nhau khóc lớn. 
Cảnh ấy thật đau đớn thay! Nếu biết nghĩ đến cảnh 
ấy thì xót thương còn không hết, làm sao có thể nỡ 
lòng khắt khe, soi mói tìm lỗi để trách phạt? 

Trong Kinh dạy rằng: “Người đời đối với kẻ tôi tớ 
giúp việc, phải giữ trọn theo năm điều. Một là, trước 
phải xét hỏi xem có đói khát, rét lạnh hay không, sau đó 
mới sai khiến công việc. Hai là, nếu tôi tớ có bệnh phải 
lo việc cứu chữa, điều trị. Ba là, không được lạm dụng 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

369

đòn roi, trước hết phải hỏi rõ ngọn nguồn sự việc rồi 
mới nghĩ đến việc trách phạt. Nếu là việc có thể tha thứ 
thì nên tha thứ; nếu buộc lòng phải trách phạt, thì nên 
vì sự dạy dỗ mà trách phạt. Bốn là, tôi tớ có chút đỉnh 
tiền riêng, không được cậy quyền chiếm đoạt. Năm là, 
cấp phát đồ dùng phải thực sự công bằng, không được 
thiên vị kẻ nhiều người ít, kẻ tốt người xấu.” 

Trong thế gian, những kẻ làm thân tôi tớ ắt phải 
là hết sức tối tăm, khổ sở. Bởi tối tăm nên ắt phải mau 
quên khó nhớ, rối loạn mọi việc. Bởi khổ sở nên dung 
mạo khó coi, thường nói lời vô nghĩa, nói ra đường 
đột xúc phạm người trên nhưng vẫn thường tự cho 
mình là đúng, gượng ép cãi cọ không thôi. Chính 
vì vậy mà thường tự chuốc lấy đòn roi trách phạt. 
Nhưng đối với những người tôi tớ như vậy mà khắt 
khe soi mói để trách phạt họ, thì người chủ ấy rõ ràng 
là không sáng suốt, lại thêm bụng dạ hẹp hòi. Nguyện 
sao cho những người làm chủ đều là người nhân hậu, 
rộng lòng khoan thứ, nên nghĩ đến những kẻ tôi tớ 
như con cái của chính mình. Đang lúc phải dùng đòn 
roi, cũng nên dạy dỗ rầy la; đang lúc dạy dỗ rầy la, 
cũng nên khuyên bảo khích lệ. Được như vậy ắt là tự 
mình cũng không hao tổn tinh thần, mà kẻ tôi tớ cũng 
không phải chịu đớn đau thể xác. Không chỉ là trong 
hiện tại được danh thơm tiếng tốt, mà còn có thể tạo 
thành nền nếp tốt đẹp cho gia đình trong tương lai.

 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

370

Trưng dẫn sự tích
SAU KHI CHẾT KHÔNG CÓ NÔ TỲ

1

Thời Nam Bắc triều, ở Bắc Tề có viên quan họ 
Lương, nhà hết sức giàu có. Lúc sắp chết bảo vợ 
con rằng: “Ta bình sinh yêu thích một nô tỳ với con 
ngựa hay, các người phải vì ta mà chôn theo khi 
tống táng.” 

Sau khi họ Lương chết, người nhà liền dùng bao 
chứa đầy đất đè lên người đứa nô tỳ, ngạt thở mà 
chết. Riêng con ngựa còn đợi đó, chưa giết. Nô tỳ chết 
được bốn ngày thì bỗng nhiên sống lại, kể rằng: 

“Tôi chết rồi, hồn đi đến phủ Diêm vương, ở bên 
ngoài cửa ngủ lại một đêm. Sáng hôm sau, nhìn thấy 
ông chủ bị xiềng xích gông cùm, có người áp giải 
vào. Ông chủ bảo tôi rằng: ‘Ta cứ tưởng sau khi chết 
cũng cần dùng đến nô tỳ, nên mới dặn người nhà cho 
ngươi xuống, đâu có ngờ đến hôm nay thì mỗi người 
đều tự chịu khổ não, chẳng liên quan gì đến nhau. Ta 
sẽ thỉnh cầu phán quan thả ngươi về. ’ 

“Ông chủ nói rồi phải vào trong điện. Tôi đứng bên 
ngoài liền ghé mắt nhìn trộm vào, thấy có vị quan tra 
hỏi quân lính rằng: ‘Hôm qua ép ra được nhiều ít mỡ?’ 
Quân lính thưa: ‘Được 8 đấu.’ Quan dạy rằng: ‘Tên họ 
Lương đó cần phải ép nữa, hãy ép cho ra đủ một thạch2 
1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm - 法苑珠林. (Chú giải của soạn giả) 

Xem Pháp uyển châu lâm - Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, 
kinh số 2122, quyển 36, bắt đầu từ dòng 19 trang 577, tờ c. Đoạn kể 
lại ở đây có lược bỏ một vài chi tiết nhỏ. 

2 Pháp uyển châu lâm chép là “một hộc sáu đấu” (一斛六斗), tuy cách 
gọi khác nhưng vẫn tương đồng, mỗi hộc hay mỗi thạch ở đây đều 
được hiểu là 10 đấu. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

371

sáu đấu mỡ.’ Ông chủ lập tức bị dẫn đi, không kịp mở 
miệng nói điều gì. 

“Hôm sau lại thấy ông chủ bị dẫn đến, nhưng 
vẻ mặt có phần hoan hỷ. Quan tra hỏi: ‘Có ép được 
mỡ không?’ Quân lính đáp: ‘Dạ không.’ Quan hỏi 
nguyên do, quân lính thưa: ‘Người nhà ông ấy thỉnh 
chư tăng tụng kinh lễ Phật, mỗi khi nghe tiếng kinh 
kệ thì đà sắt tự gãy lìa, nên không ép ra được mỡ.’ 
Ông chủ nhân lúc đó liền lên tiếng xin tha cho tôi 
về, lại nhờ nhắn lời về với người nhà rằng: ‘Nhờ các 
người làm điều phước thiện nên ta được thoát nỗi 
khổ lớn, nhưng giờ thật chưa thoát hết tội, mong các 
người tiếp tục vì ta tụng kinh, tạo tác tượng Phật, ta 
nhờ đó có thể được giải thoát. Từ nay về sau tuyệt 
đối không được sát sinh để cúng tế, chẳng những ta 
không hề được hưởng những thứ ấy, mà ngược lại còn 
phải chịu tăng thêm tội khổ.’” 

Lời bàn

Sau khi chết rồi không thể sử dụng nô tỳ, cũng 
giống như sau khi nghỉ việc quan thì không thể sai 
khiến những kẻ giúp việc trong nha môn. Còn như 
việc tụng kinh có thể tạo phước, làm việc sát sinh ắt 
gây họa cho người chết, lẽ ấy cũng là đương nhiên. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

372

NÔ TỲ BÌNH ĐẲNG VỚI NGƯỜI CAO QUÝ

1

Tại Hồng Châu2 có quan tư mã là Vương Giản 
Dị bị chứng đau bụng, trong bụng thấy có một khối 
cứng, tùy theo hơi thở mà di chuyển lên xuống. Ông 
ấy đau quá đã chết đi, sau sống lại nói với vợ rằng: 
“Ta bị triệu đến chốn âm ty, vì có đứa nô tỳ kiện ta. Nó 
nói rằng vì bị ta kiềm chế mất tự do thái quá đến nỗi 
phải tự vẫn. Nay cái khối cứng trong bụng ta chính là 
nó đó. Âm ty tra xét sổ bộ thấy ta còn được sống trên 
dương gian 5 năm nữa, vì thế thả cho ta về.”

Người vợ hỏi: “Đứa nô tỳ sao lại dám làm như 
vậy?” Giản Dị đáp: “Thế gian phân chia kẻ sang quý, 
người hạ tiện, chốn âm ty đều xem bình đẳng như 
nhau thôi.”

Năm năm sau, quả nhiên Vương Giản Dị bị tái 
phát chứng đau bụng mà chết. 

Lời bàn

Kẻ tôn quý với người thấp hèn, đều do sự phân 
biệt đối xử mà thành; cha con chồng vợ, bất quá cũng 
chỉ tạm thời giả hợp thành danh xưng, xét từ đầu vốn 
không phải những vị trí, danh xưng rốt ráo. Như nhà 
ở kề cận ta về phương đông, quay nhìn sang nhà ta 
ắt gọi là phương tây; như từ chỗ nhà của người ở về 
phương đông của ta mà nói, thì căn nhà kề cận về 
phương tây của họ, đối với ta lại là phương đông. Cha 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên đồ thuyết - 感應篇圖說. (Chú giải của 
soạn giả)

2 Nay là Nam Xương thuộc tỉnh Giang Tây. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

373

ta gọi ta là con, ấy là nhìn từ phía của người làm cha. 
Nếu như nhìn từ phía con ta, ắt lại phải gọi ta là cha. 
Đường xuống suối vàng vốn đã không còn nghe đến 
chuyện cháu con vui vầy, huống chi đến chốn Quỷ 
môn quan lại còn có nô tỳ phục dịch bên mình được 
sao?

NHẪN CHỊU ĐƯỢC ĐIỀU KHÓ NHẪN

1
 

Triều Minh có quan Tư đồ là Mã Sâm. Cha ông 
đến năm 40 tuổi mới sinh con. Con lên 5 tuổi, dung 
mạo xinh đẹp, cả nhà đều thương yêu trân quý như 
châu ngọc. Một hôm, đứa tớ gái bế ra ngoài chơi, sẩy 
tay làm té ngã bị một vết thương trên trán phía bên 
trái mà chết. Cha ông lúc đó nhìn thấy mọi việc, lập 
tức gọi đứa tớ gái bảo chạy trốn đi, rồi tự tay bế xác 
con vào nhà. Mẹ ông đau đớn kinh hồn, nặng tay xô 
đẩy cha ông té ngã nhiều lần, quyết tìm cho ra con tớ 
gái mà đánh cho đến chết, nhưng nó đã chạy xa rồi. 

Đứa tớ gái chạy về nhà cha mẹ, kể thật sự tình. 
Cha mẹ nó vô cùng cảm động trước sự tha thứ của 
ông chủ, ngày đêm thành tâm cầu nguyện cho ân 
nhân mình sớm sinh quý tử. Năm sau, quả nhiên ông 
sinh được Mã Sâm, trên trán nơi phía bên trái có một 
vết sẹo màu đỏ rất rõ. 

Lời bàn

Nô tỳ mắc lỗi, còn lỗi nào lớn hơn lỗi làm chết con 
của chủ? Khoan dung tha thứ, còn có cách nào hơn là 

1 Trích từ sách Khuyến trừng lục - 勸懲集. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

374

buông thả cho đi mất? Kẻ đã làm chết đứa con hiếm 
muộn lúc tuổi về già của mình, lại thả cho đi không 
bắt tội, cũng xem như mất hẳn đứa nô tỳ. Nuôi dưỡng 
được tâm địa như thế, ví như đứa con mà chẳng đủ 
phước làm đến chức quan Tư đồ, ắt người cha ấy cũng 
đã thay con mà trồng được cội phước rồi. Bằng như 
ngược lại, chủ nhân vì con cái mình mà đánh đập, 
trách phạt tôi tớ, chẳng qua chính là làm tổn hại đến 
phước thọ của con mình đó thôi. 

HUNG BẠO SINH RA RẮN

1

Vào triều Minh, niên hiệu Sùng Trinh năm thứ 
nhất,2 vùng Gia Định có một người họ Cảnh, làm 
nghề bán mì sợi mà sống. Người vợ ông tính tình 
hung hãn, thường lăng nhục, ngược đãi tớ gái, khiến 
nó thật không chịu đựng nổi. Mùa xuân năm Canh 
Thìn,3 bà mang thai sắp đến ngày sinh nở, chuyển 
bụng suốt hai ngày mà không sinh được. Khi ấy, có 
bà đỡ họ Vương, hết sức... ... ... ...

(Từ đây trở đi trong cổ bản Hán văn bị mất 21 dòng, 
mỗi dòng 20 chữ. ) 

... phong hóa suy vi kiêu bạc,4 chỉ riêng các vùng 

1 Trích từ sách Tiên đại nhân bút ký - 先大人筆記. (Chú giải của soạn 
giả)

2 Tức là năm 1628, đời Minh Tư Tông. 
3 Tức là năm 1640. 
4 Câu này bị mất phần trước chỉ còn 3 chữ 下澆風 (hạ kiêu phong) nên 

không được rõ nghĩa. Có thể đoán phía trước là những chữ mang 
nghĩa bài trừ, loại bỏ... chẳng hạn. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

375

Thái Thương, Côn Sơn, Gia Định, Sùng Minh, Tùng 
Giang là còn giữ theo phép sung quân có quan hệ đến 
đời con cháu.1 Một khi bị đưa vào, liền chẳng khác gì 
những kẻ phạm tội phản nghịch. 

Đem thân làm kiếp nô tỳ trong nhà những kẻ công 
danh đại thần, xem như vĩnh viễn không thể thoát ra. 
Chẳng riêng những kẻ suốt đời phải làm thân nô bộc, 
cho đến những người theo lệ bắt phải sung quân vĩnh 
viễn, đều khiến cho con cháu của họ mãi mãi không 
thể trở thành con cái nhà tốt đẹp. Thật là thảm khốc 
biết bao! Chẳng dám nghĩ đến việc tự mình làm chủ 
một gia đình, chỉ riêng hiện nay chịu ơn nặng của mẹ 
cha cũng đã tự mình không thể lo việc nuôi dưỡng 
báo hiếu. Làm thân người nô bộc, bất quá chỉ nhận 
được chút tiền bán thân, nay chủ nhân lại muốn bắt 
người ta vĩnh viễn suốt đời nô lệ, như thế chẳng phải 
là trên thì phạm đến hòa khí của trời đất, dưới thì xúc 
chạm sự phẫn nộ của quỷ thần chốn u minh đó sao?

Trong đời tuy có phân ra kẻ cao quý người hạ 
tiện, nhưng sinh con ra thì ai ai cũng đều thương yêu 
trân quý. Thế mà chỉ riêng con cái của những nhà 
bần cùng khi trở thành nô bộc trong các nhà có danh 
phận địa vị, ắt là việc dựng vợ gả chồng đều phải 
phụ thuộc, chẳng được tự do. Hoặc như nữ tỳ có chút 
1 Theo Minh sử, phần Hình pháp chí, quyển nhất có ghi: “Bắt vào quân 

đội có hai hạng, một hạng chung thân, một hạng vĩnh viễn. Hạng sung 
quân vĩnh viễn là những người phạm tội liên can đến con cháu, nói 
chung khi phạm vào tội chết nhưng được giảm nhẹ thì sung vào quân 
đội vĩnh viễn.” 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

376

nhan sắc, bị ông chủ cưỡng bức chuyện phòng the; 
hoặc khi bà chủ sinh tâm ghen ghét, thông qua kẻ môi 
giới mà bán đi phương xa, khiến phải ôm lòng phẫn 
hận, xấu hổ, oan ức thấu trời xanh mà không thể bày 
tỏ. Cho đến chuyện còn sống hay đã chết, gia đình 
thân quyến cũng không chút tin tức hay biết. Đó quả 
thật là chỗ bi thảm không sao nói hết trong số phận 
của những đứa con nhà cùng khổ, phải bán cho người 
làm thân nô bộc. 

Ví như làm thân nô bộc lại không con nối dõi, ắt 
khó nhọc suốt một đời có tích cóp được ít nhiều tài sản 
đều sẽ bị người chủ công nhiên chiếm lấy, xem như 
tài sản của ông ta. Thậm chí đến như người chồng của 
đứa nữ tỳ, nếu có dành dụm được đôi chút tiền bạc, 
chủ nhà liền nhận rằng cha của nữ tỳ ấy cũng là nô 
bộc của mình, mượn cớ ấy mà dối trá cướp lấy, cho 
nên cái họa của một người làm nô bộc suốt đời thật 
ảnh hưởng đến cả người chung chăn gối. 

Cũng chẳng riêng gì những việc như trên, khi 
đã có người phải chịu cảnh nô bộc suốt đời, ắt lại có 
những người bị giả mạo vu khống. Chính mắt tôi từng 
thấy có những kẻ cường hào nhiều thế lực, khi dò xét 
thấy nhà dân lành yếu đuối thế cô mà có chút tài sản, 
ruộng vườn, nhà cửa, hoặc người vợ có chút nhan sắc, 
hoặc có con gái xinh đẹp... liền thống suất gia nhân 
của mình lên thuyền kéo đến, làm như thể đi bắt cướp 
không khác, đột nhiên cưỡng bức mang về nhà mình, 
rồi giải lên quan phủ yêu cầu trừng trị, vu cáo đó là 
người phản chủ, hoặc mưu sát chủ, lại đưa ra khế thư 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

377

chứng minh việc bán thân từ nhiều năm trước đây, 
mà thật ra chỉ là thứ giấy tờ ngụy tạo mà thôi. Đã 
vậy, bọn quan lại thì nhận hối lộ trước rồi, cứ y theo 
ý muốn của chúng mà xử, khép tội thật nặng. Sau đó 
dùng danh phận chủ tớ mà áp đặt, nhận cho khế thư 
ngụy tạo kia là đúng, xem tội phản chủ là thật, khiến 
cho người thế cô yếu đuối chịu oan khuất mà không 
thể bày tỏ, chẳng biết nơi nào để tố giác lên. Tiếp theo 
lại cân nhắc tính toán theo gia cảnh của người kia, ép 
phải mang tiền đến chuộc người về. 

Thương thay cho người dân nghèo không hiểu 
pháp luật, lo sợ ngày sau phải chịu sự bức hại, liền 
mau mau tìm phương cách chạy vạy tiền bạc, lớp thì 
vay mượn, lớp thì cầm cố để có tiền nhờ người đến 
biện hộ. Thật không biết rằng quan phủ vốn đã nhận 
đủ tiền bạc hối lộ, nên căn bản dù có mang tiền chuộc 
đến rồi cũng không giao trả lại khế thư bán thân kia, 
chỉ cấp ra một mảnh giấy làm bằng chứng mà thôi. 
Hóa ra khi có thêm mảnh giấy này thì tờ khế thư ngụy 
tạo trước kia giờ lại càng thêm tính xác thực, vì bản 
thân đương sự đã đến xin nộp tiền chuộc thân, tức là 
thừa nhận khế thư kia là đúng thật, không còn cách 
nào có thể biện bạch cho ra lẽ được nữa. Quả nhiên 
đúng vậy, đợi đến 3 năm hoặc 5 năm sau, lại y theo 
lối cũ gọi người đến phục dịch. Bấy giờ, nếu nghe lời 
mà đến làm tôi tớ thì số tiền chuộc năm xưa hóa ra 
uổng phí. Bằng muốn cố sức giữ lấy chút thể diện, ắt 
là tài sản gia nghiệp phải mất hết. Thậm chí gian dối 
bức hại cho đến khi người kia chỉ còn lại tấm thân trơ 
trọi mà thôi!



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

378

Như thế quả thật là một lũ cường bạo đạo tặc núp 
bóng cửa quan, một đám lang sói đội lốt lễ giáo. Chỉ 
vì xã hội chưa trừ bỏ đi tục lệ bán thân làm tôi tớ suốt 
đời,1 nên từ đó mà sinh ra vô số những điều hệ lụy 
xấu ác. Theo lẽ thường, như bán thân một lượng, nếu 
muốn chuộc cũng phải mang đến một lượng, đối với 
người bán thân mà nói thì một khi đem thân cúi đầu 
phục vụ cũng đã xem như phó mặc số phận một đời.2 
Huống chi nếu bỏ ra một lượng lại đòi hỏi người ta 
muốn chuộc phải trả lại gấp nhiều lần, theo tôi như 
thế thật quá tham lam, tổn hại đến đạo trời. Cớ sao 
cũng cùng là đồng tiền, khi chủ mua nô bộc thì 3 
lượng, 5 lượng đều to lớn, xem nặng như Thái sơn; 
đến khi nô bộc muốn nộp tiền chuộc thân thì lại tăng 
lên đến số trăm, số ngàn, xem nhẹ như cỏ rác?

Mong sao những bậc quân tử giàu lòng nhân ái 
đều phát khởi tâm nguyện đại từ đại bi, cùng nhau 
dâng biểu tấu lên triều đình, sớm có sắc lệnh nghiêm 
cấm không được gọi gia nhân của các nhà hào phú là 
quân,3 và những kẻ nô bộc bán thân nên có hạn kỳ, 
không phải làm nô bộc suốt đời. Đối với người đã bán 
thân, chỉ giới hạn với riêng người ấy thôi. Lại nên quy 
định việc khi nô bộc cưới vợ hoặc theo chồng, người 
chủ không được đứng ra thu nhận tiền tài lễ vật. Đối 

1 Thực chất đây chính là chế độ nô lệ kiểu phương Đông. 
2 Ý nói cho dù một chỉ phải trả lại bằng số tiền bán thân cũng đã quá khó 

khăn đối với người nô bộc.
3 Theo ý nghĩa câu này, có thể đoán rằng đoạn bị mất trước đây (420 

chữ) có lẽ nói về tệ nạn gia nhân các nhà cường hào tự xem họ như 
quân binh, dùng thế lực ấy để bức hiếp dân lành. 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

379

với số tiền chuộc người, phải quy định không được 
nâng lên cao hơn số tiền ban đầu. Ví như có người đến 
cửa quan tố cáo người khác là nô bộc phản chủ, cần 
tra xét kỹ để loại trừ trường hợp gian trá hại người. 

Lại mong sao các địa phương trực thuộc đều tuân 
thủ đúng theo sắc lệnh, cho khắc những điều lệnh 
này lên bia đá, đặt ở chốn đông người. Làm được như 
vậy, không chỉ giúp cho ngàn vạn bậc cha ông không 
để khổ lụy đến đời con cháu, mà ngàn vạn cháu con 
cũng sẽ không rơi vào cảnh phải oán trách cha ông; 
chẳng những giúp cho ngàn vạn gia đình hiền lương 
trong chốn dân dã thoát được tai họa do bọn cường 
hào dựng chuyện vu cáo hãm hại, lại cũng giúp cho 
ngàn vạn cô gái con nhà hiền lương thoát được cảnh 
sỉ nhục vì bị bọn cường hào cưỡng bức thất thân. 

Như vậy, đám con cháu của các nhà giàu sang 
danh vọng mới biết tự lo lấy thân, không dám khởi 
sinh những ý niệm tà ác, không cướp giật tiền tài phi 
nghĩa, nhờ đó mà bồi đắp được tông miếu tổ tiên, như 
vậy chẳng phải là tạo được phúc đức sâu dày lắm sao?

Giảng rộng bài văn Âm chất
Hết Quyển thượng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

380



381

PHỤ ĐÍNH: 
NGHIÊM CẤM SÁCH KHIÊU DÂM1

Nhan Quang Trung nói rằng: “In ấn phổ 
biến các sách khiêu dâm, dụ dỗ dẫn dắt kẻ ăn chơi, đó 
là những việc giết người không cần đổ máu. Khi có 
bậc thánh nhân ra đời, nhất định sẽ gấp rút thu gom 
thiêu hủy hết thảy các sách dâm ô tà đạo, cũng như 
các bản gỗ2 dùng để in ấn chúng. Những kẻ tham gia 
việc in ấn lưu hành đều phải xử tội thật nặng, xem 
đồng với tội phạm năm điều đại nghịch, không thể 
miễn giảm tha thứ. Có như vậy thì phong tục mới 
được thuần mỹ, mà nền nếp tri thức mới duy trì được 
theo đường ngay nẻo chính.”

Viên Liễu Phàm cũng có nói rằng: “Người nào 
làm việc thu gom các sách dâm ô tà đạo, kích động 
bạo lực để thiêu hủy hết đi, sẽ được phước báo con 
cháu nhiều đời đều có lòng trung hiếu tiết nghĩa. 
Người nào ưa thích đọc các tiểu thuyết khiêu dâm, 
lại mang những sách khiêu dâm, bạo lực v.v... cất giữ 
cùng một nơi với các sách của thánh hiền, sẽ chịu quả 
báo con cháu nhiều đời ham mê dâm dục. Người nào 

1 Trích từ sách Gia đình bảo phạt. (Chú giải của soạn giả)
2 Việc in ấn ngày xưa được thực hiện bằng cách khắc chữ ngược lên các 

phiến gỗ, dùng mực bôi đều rồi in vào giấy. Vì thế, muốn in một quyển 
sách trước hết phải thực hiện việc khắc bản gỗ. Bản gỗ này cũng được 
lưu trữ để sử dụng nhiều lần.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

382

làm việc in ấn lưu hành hoặc mua bán các sách khiêu 
dâm, bạo lực... để trục lợi, sẽ chịu quả báo con cháu 
nhiều đời hèn kém hạ tiện.”

Tất Hiệu Lương nói: “Những quyển sách khiêu 
dâm quả thật là lưỡi dao sắc bén giết chết người. Chỉ 
mong sao cho các em thanh niên thiếu nữ con em 
chúng ta, một khi nhìn thấy những loại sách độc hại 
chết người ấy thì lập tức xé nát, thiêu hủy. Nếu gặp 
bạn bè xấu đam mê những thứ ấy thì xa lánh không 
giao du nữa. Phải giúp nhau nhắc nhở cảnh giác ngăn 
ngừa, đừng để rơi vào cái nguy cơ giết người không 
hình trạng đó. 

“Nay tôi khẩn thiết cúi đầu có lời thưa trước chư 
vị trong ngành xuất bản cùng giới văn nhân trước tác, 
ai trong chúng ta cũng đều có con em, chồng vợ, sao 
lại nhẫn tâm đẩy những người thân yêu ấy vào nơi tối 
tăm u ám, vào con đường dẫn đến tử vong, dứt tuyệt 
đường nối dõi dòng tộc? 

“Tôi lại khẩn thiết cúi đầu xin thưa với các vị hiệu 
trưởng, gia trưởng, các vị đang làm công tác thanh 
tra, xin mỗi vị đều tùy lúc tùy thời mà luôn có sự 
kiểm tra nghiêm ngặt, thường xuyên khuyên bảo dẫn 
dắt, giúp cho những con em thanh niên thiếu nữ của 
chúng ta đều tránh xa được chỗ tối tăm, không rơi 
vào đường chết.

“Những điều mong mỏi ấy cũng đều tùy thuộc 
vào sự thực hành đức độ của các vị trong ngành xuất 



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

383

bản, các vị văn sĩ trước tác... Nếu như các vị có thể 
mạnh mẽ quyết tâm đốt sạch những bản gỗ in sách 
dâm thư tà đạo, ném bút không viết ra những sách 
như thế, tôi dám chắc rằng hàng con em trong cả 
nước sẽ cảm kích mà xem các vị như những bậc đại vĩ 
nhân, đại mô phạm. 

“Nếu như nói rằng các sách khiêu dâm nào hàm 
chứa sự báo ứng xấu xa thì người đọc ắt tự có khả 
năng nhận biết mà cảnh giác, tránh xa; vậy xin hỏi 
có sách khiêu dâm nào mà không hàm chứa quả báo 
xấu, tại sao chỉ riêng thấy người đọc ngày càng bị lôi 
cuốn đam mê đắm chìm trong đó? 

“Vì thế, tôi lại khẩn thiết cúi đầu trước các vị họa 
sĩ, văn sĩ tiểu thuyết gia, xin có lời thưa rằng: Dùng 
ngọn bút để mưu sinh thì chọn cách nào mà chẳng 
được, cần chi đã khó nhọc lại hoen ố thanh danh, lưu 
truyền tiếng xấu, dẫn dắt xã hội vào con đường tối 
tăm u ám, bẫy thanh niên vào chỗ tử vong; chỗ học 
rộng sâu mà chạy theo mối lợi thật quá ư nhỏ nhoi 
vụn vặt. 

Nói về thuyết âm đức, nhân quả, những kẻ thiển 
cận ít học đều cho là mơ hồ khó thấy, nhưng trong 
sách vở, truyện tích của chư vị thánh hiền, 24 bộ chính 
sử,1 hết thảy đều có ghi chép đầy đủ rõ ràng. Huống 

1 Chỉ các bộ sách, sử được chính thức công nhận qua các thời đại của 
Trung Hoa, bao gồm: Sử kí, Hán thư, Hậu hán thư, Tam quốc chí, Tấn 
thư, Tống thư, Nam tề thư, Lương thư, Trần thư, Ngụy thư, Bắc tề thư, 
Chu thư, Tùy thư, Nam sử, Bắc sử, Đường thư (Cựu Đường thư), Tân 
đường thư, Ngũ đại sử (Cựu Ngũ đại sử), Tân ngũ đại sử, Tống sử, Liêu 
sử, Kim sử, Nguyên sử và Minh sử. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

384

chi, các bậc hiền nhân gần đây nghe thấy, ghi chép lại 
cũng rất nhiều. Thế nên tiên sinh Đinh Phúc Bảo mới 
sưu tập, lược ghi chép lại nhằm mục đích khuyên dạy 
răn nhắc người đời.

“Trong mọi điều tệ ác, dâm dục là nặng nhất, 
hiện tiền không khỏi chịu nhiều báo ứng, sau khi 
chết lại phải vĩnh viễn nhận chịu những sự đớn đau 
khổ sở. Than ôi, người trong nước lẽ nào lại có thể 
không hết sức lưu tâm kinh sợ đối với việc này được 
sao? Giá như hiện nay trong nước có được bậc đạo 
cao đức trọng, đứng ra tập hợp những người cùng 
chí hướng, cùng nhau mở ra hội nghị bàn thảo hoạch 
định phương pháp bài trừ các sách khiêu dâm, đồng 
thời cùng với các vị chức sắc, chư tôn giáo phẩm, ban 
lời khuyên dạy khuyến khích đọc những sách có nội 
dung tốt đẹp, lành mạnh, góp sức lưu truyền rộng rãi, 
dùng nhiều phương thức khác nhau để khen thưởng 
khích lệ, như vậy quả thật là giúp cho xã hội quốc gia 
được thấm nhuần những điều tốt đẹp vô cùng tận. 
Cứ nghĩ đến việc này, tôi thật không sao ngăn được 
cảm xúc trong lòng, chỉ muốn chí thành dâng hương 
lễ bái, cầu nguyện sao cho sớm được thành tựu.”



385

Mục lục

vv Lời tựa nhân việc  khắc bản in lại sách  
An Sĩ toàn thư........................................................11

vv Lời tựa viết năm Mậu Thân (1908).........................19

vv Lời tựa của Trương Thủ Ân.....................................26

vv Lời tựa đầu tiên của sách Giảng rộng bài văn 
 Âm chất................................................................30

vv Bài văn Âm chất của  Văn Xương Đế Quân............33

vv Phần bổ khuyết......................................................37
ÔÔ Hóa thân sau cùng của Đế Quân................................. 38
ÔÔ Vu Công xử án, xây cổng lớn đợi xe bốn ngựa.......... 39
ÔÔ Họ Đậu giúp đỡ muôn người,  
một cội sinh năm cành quế.......................................... 40

ÔÔ Tống Giao cứu kiến, trúng tuyển trạng nguyên......... 43
ÔÔ Thúc Ngao chôn rắn, sau làm Tể tướng ..................... 44
vv Thư mục kinh sách tham khảo trong Tam giáo.......45

vv Giảng rộng bài văn Âm chất - Quyển thượng .......51
vv Ta trải qua mười bảy đời  
sinh ra làm kẻ sĩ có quyền thế...................................... 51
ÔÔ Phụ đính 5 mục hỏi đáp về luân hồi............................ 90
vv Chưa từng bạo ngược với dân,  
tàn khốc với thuộc cấp.................................................. 98

vv Cứu người lúc nguy nan.............................................. 102
vv Giúp người khi khẩn thiết............................................ 107
vv Thương xót người cô độc............................................114
vv Khoan thứ kẻ lỗi lầm.....................................................116



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 1

386

vv Rộng làm những việc  phúc thiện,  
tích âm đức, thấu tận lòng trời................................... 122

vv Nếu ai có thể giữ tâm hiền thiện như ta.................... 126
ÔÔ Luận giải về tâm.......................................................... 129
vv Ắt được trời ban phước lành....................................... 133
ÔÔ Tên gọi các cảnh trời.................................................. 136
vv Do đó mà ta có lời dạy người..................................... 143
ÔÔ Các thuyết về con người............................................. 144
vv Vu Công xử án, xây cổng lớn đợi xe bốn ngựa......... 162
vv Họ Đậu giúp đỡ muôn người,  
một cội sinh năm cành quế......................................... 170

vv Tống Giao cứu đàn kiến,  
trúng tuyển trạng nguyên........................................... 180

vv Thúc Ngao chôn xác rắn,  
sau làm tể tướng.......................................................... 185

vv Muốn tạo ruộng phước 
 rộng sâu, phải dựa vào một tấm lòng này................ 190
ÔÔ Trong thế gian có 7 việc chẳng đồng, đều do  
tâm tạo ra..................................................................... 192

ÔÔ Chánh báo và dư báo do 10 điều ác chiêu cảm....... 194
ÔÔ Ba điều ác của thân ...................................................... 194
ÔÔ Bốn điều ác của khẩu.................................................... 195
ÔÔ Ba điều ác của ý............................................................. 195
ÔÔ 27 loại quả báo thiện ác khác biệt............................. 196
vv Thường không ngừng việc giúp người, âm thầm làm 
đủ mọi công đức.......................................................... 217
ÔÔ Luận giải về sự phát nguyện...................................... 218
vv Lợi người lợi vật........................................................... 225
vv Làm thiện tích phước................................................... 228
vv Chính trực thay trời hành đạo, dạy người.................. 234
vv Mở rộng lòng từ, vì nước cứu dân.............................. 239



KHUYÊN NGƯỜI TIN SÂU NHÂN QUẢ - QUYỂN THƯỢNG

387

vv Đối xử với người phải giữ lòng trung......................... 246
vv Với cha mẹ ông bà phải hiếu thảo............................. 250
vv Với anh em phải giữ lòng kính trọng,  
thương yêu lẫn nhau.................................................... 265

vv Với bạn bè phải giữ lòng tin cậy................................. 270
vv Hoặc phụng chân triều đẩu........................................ 275
ÔÔ Phụ đính trích dẫn: Nguồn gốc kinh sách  
của Đạo giáo............................................................... 279

ÔÔ Trích dẫn kinh sách Đạo gia ...................................... 281
vv Hoặc thờ Phật học kinh, thường nhớ nghĩ làm theo 
 lời Phật dạy.................................................................. 282

vv Báo đáp bốn ơn sâu nặng........................................... 298
vv Thực hành rộng khắp theo Tam giáo......................... 305
vv Giúp người khẩn cấp như cá mắc cạn;  
cứu người nguy nan như chim bị lưới siết.................. 325

vv Xót thương trẻ mồ côi, giúp đỡ người góa bụa........ 331
vv Kính trọng người già, thương kẻ nghèo khó............. 337
vv Chu cấp cơm ăn áo mặc  
cho người lỡ đường đói rét......................................... 341

vv Giúp quan quách cho nhà nghèo khó  
để thi hài người chết được ấm cúng.......................... 345

vv Nhà giàu sang phải nâng đỡ thân thích ................... 349
vv Mất mùa đói kém phải cứu giúp lối xóm................... 353
vv Cân đo phải công bằng, không được bán ra non, 
 thu vào già................................................................... 361

vv Với kẻ dưới phải khoan thứ,  
không nên khắc nghiệt, soi mói................................. 368

vv Phụ đính: Nghiêm cấm sách khiêu dâm...............381



Lời thưa
Trong kinh Pháp Cú, đức Phật dạy rằng: “Pháp 

thí thắng mọi thí.” Thực hành Pháp thí là chia 
sẻ, truyền rộng lời Phật dạy đến với mọi người. Mỗi 
người Phật tử đều có thể tùy theo khả năng để thực 
hành Pháp thí bằng những cách thức như sau:

1. Cố gắng học hiểu và thực hành những lời Phật dạy. 
Tự mình học hiểu càng sâu rộng thì việc chia sẻ, bố 
thí Pháp càng có hiệu quả lớn lao hơn. Nên nhớ rằng 
việc đọc sách còn quan trọng hơn cả việc mua sách.

2. Phải trân quý kinh điển, sách vở in ấn lời Phật dạy. 
Khi có điều kiện thì mua, thỉnh về nhà để tự mình 
và người trong gia đình đều có điều kiện  học hỏi 
làm theo. Không nên giữ làm của riêng mà phải sẵn 
lòng chia sẻ, truyền rộng, khuyến khích nhiều người 
khác cùng đọc và học theo. Không nên để kinh sách 
nằm yên đóng bụi trên kệ sách, vì kinh sách không 
có người đọc thì không thể mang lại lợi ích.

3. Tùy theo khả năng mà đóng góp tài vật, công sức 
để hỗ trợ cho những người làm công việc biên soạn, 
dịch thuật, in ấn, lưu hành kinh sách, để ngày càng 
có thêm nhiều kinh sách quý được in ấn, lưu hành.

Thông thường, việc chi tiêu một số tiền nhỏ không 
thể mang lại lợi ích lớn, nhưng nếu sử dụng vào việc 
giúp lưu hành kinh sách thì lợi ích sẽ lớn lao không thể 
suy lường. Đó là vì đã giúp cho nhiều người có thể hiểu 
và làm theo lời Phật dạy. Mong sao quý Phật tử khắp 
nơi đều lưu tâm đóng góp sức mình vào những việc 
như trên.



TINH YẾU THỰC HÀNH PHÁP THÍ

- Mua thỉnh kinh sách về đọc, tự mình 

sẽ được rất nhiều lợi ích.

- Chia sẻ, truyền rộng bằng cách cho 

mượn, biếu tặng kinh sách đến nhiều 

người thì lợi ích ấy càng tăng thêm 

gấp nhiều lần.

- Đóng góp công sức, tài vật để hỗ 

trợ công việc biên soạn, dịch thuật, 

giảng giải, in ấn, lưu hành kinh sách 

thì công đức lớn lao không thể suy  

lường, vì có vô số người sẽ được lợi 

ích từ việc lưu hành kinh sách.


